
ss

K
ri

se
n 

üb
er

st
eh

en
W

ie
 s

ic
h

 R
es

il
ie

n
z

fö
rd

er
n

 l
äs

st

W
a
hl

fr
ei

he
it 

w
a
hr

en
 

K
ir

ch
li

ch
e 

P
o

si
ti

o
n

en
  

zu
r 

D
ie

n
st

p
fl

ic
h

t

W
ir

k
sa

m
 f

üh
re

n
T

ra
n

sf
o
rm

at
iv

e 
A

u
to

ri
tä

t 
 

al
s 

V
o
rb

il
d

 f
ü

r 
d

ie
 T

ru
p
p

e?

LEID

EV
A

N
G

EL
IS

C
H

E 
KO

M
M

EN
TA

RE
 Z

U
 F

RA
G

EN
 D

ER
 Z

EI
T

und die Sehnsucht nach Glück

A
U

S
G

A
B

E 
4

8
  

2/
20

25



Zu unserem Titelbild
Was dem alten Mann genau  
widerfahren ist, konnten wir 
nicht herausfinden. Aber er hat 
sicherlich viel erlebt – und viel 
erlitten. Denn das eine ist ohne 
das andere nicht zu haben.  
Wie sich all das Leid ertragen 
lässt, wer und was uns dabei  
trägt und warum wir nicht zu 
sehr mit anderen mitleiden  
sollten, ist Thema dieser  
Ausgabe.

SCHWERPUNKT
LEID

8  Leid als Anstoß für  
das Denken 

Philosophie, Theologie und Religion  
versuchen seit Jahrtausenden, das  

Leiden zu verstehen, ihm eine Erklärung 
zu geben und einen Ausweg aus dem  

Leiden mit dem Leiden zu finden 
Von Friedrich Lohmann

13  „Quäl dich, du Sau!“
Leid und Lust sind bei sportlichen  

Extremerfahrungen kaum zu trennen
Von Frank Hofmann

16  Wer das Kreuz aufnimmt,  
findet Christus

In seinem Buch „Nachfolge“ wendet 
Bonhoeffer sich gegen eine bürgerliche 

Christlichkeit, die das notwendige  
Leiden Christi – und derer, die ihm bis 

heute nachfolgen – nicht verstehen  
und daher auch nicht akzeptieren kann 

Von Dietrich Bonhoeffer

18  Das Leiden anderer betrachten
Susan Sontags Essay zur Kriegsfotografie 

und gegenwärtige Bilder des Krieges
Von Roger Mielke

22  „Mit Bildern an Emotionen  
herankommen“

Cornelia Haas hat das Bilderbuch  
„Land der Steine“ illustriert. Sie sagt,  

wie sie psychisches Leid sichtbar macht
Interview: Katharina Müller-Güldemeister

26  Die ganz gewöhnliche 
Magie der Leidbewältigung

Resilienz ist kein seltener Ausnahme­
zustand, sondern eher der Normalfall – 

und kann gefördert werden
Von Karl-Heinz Renner

32  Mitgefühl hilft, Mitleid nicht
Erfahrungen und Gedanken zur  

Begegnung mit Leid in der Klinik
Von Michael Kröner

36  Ein heiterer Ort zum Sterben
Am Ende wird mehr gelebt als gelitten:  

Besuch in einem Hospiz in Leipzig
Von Dorothea Heintze

40  Wenn alles Leiden ist,  
ist nichts Leid

Weil erlittenes Leid Respekt und  
Anerkennung bringt, kann ein Über­

bietungswettbewerb entstehen,  
der lebensundienlich ist

Von Ulrike Peisker

42  Glück ist nicht die Regel
Ein unbedingter Lebenswille,  

der „Drang zum Daseyn  
und Wohlseyn“, ist in  

Schopenhauers Denken die  
eigentliche Quelle des Leidens

Von Gisela Sauter-Ackermann

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

 I
nhalt





  

  
 2

 



Das Archiv vergangener ZUR SACHE BW-Ausgaben finden Sie unter www.tinyurl.com/archiv-zsbw 
Oder scannen Sie mit dem Smartphone diesen QR-Code: 

INHALT

73  Die gewaltfreie  
Alternative

Sie vertraten die konsequente  
Trennung von geistlichem und  
weltlichem Reich – und wurden  
gerade dadurch zum Politikum.  

Vor 500 Jahren entstand die Täufer­
bewegung als Teil der Reformation

Von Astrid von Schlachta

4  Wir träumen von  
einer besseren Welt

6  Editorial

76  Kirche unter den Soldaten
Der Andachtsraum und der sakrale  

Bereich im Fliegerhorst Laage
Von André Stache

77  Impressum

78  Quergedacht
Frida Kahlo

SICHERHEITSPOLITIK
46  Minen oder Menschlichkeit?

Dass mehrere Staaten an der Ostflanke 
der NATO geächtete Antipersonenminen 

einsetzen wollen, ist ein Ausdruck  
nüchterner Realpolitik

Von Moritz Hohmann

FRIEDENSETHIK
50  Friedensethik im Zeichen  

der Zeitenwende
Die neue Denkschrift der EKD erkennt 
die Verantwortung der Soldatinnen und 

Soldaten an und betont zugleich den  
Frieden als Einstellung des Bewusstseins

Von Friedrich Lohmann

52  Dienstpflicht mit  
Wahlfreiheit?

Zur kirchlichen Diskussion einer  
neuen Wehrpflicht bzw. einer  

allgemeinen Dienstpflicht
Von Alexander Dietz

56  Was Völkerrecht ist,  
bestimmen wir!

Über die Auslegungsbedürftigkeit  
des internationalen Rechts und  
die Aufgabe der Friedensethik

Von Maximilian Schell

INNERE FÜHRUNG
60  Haltung als strategische Größe

Der Ansatz der Transformativen  
Autorität – und warum wir ihn  

auf seine Anschlussfähigkeit an die  
Innere Führung hin befragen sollten

Von Frank Baumann-Habersack

63  So schwierig ist es doch gar nicht!
Innere Führung ist in erster Linie eine 
Aufgabe der Selbstbildung. Aber es gibt 
Hilfen und Literatur zum Selbststudium

Von Christian Göbel

67  Rambos Platz ist in der Mitte  
der Gesellschaft

Über ausgelagerte Schuld und  
mehr Wertschätzung für Soldatinnen  

und Soldaten
Von Robin Wagener

GLAUBENSFRAGEN
70  Dem Leid Raum geben

Wenn die Öffentlichkeit erschüttert ist, 
ist oft ein zentraler Gottesdienst  

Ausdruck des Gedenkens. Für eine solche 
Kombination staatlichen und religiösen 

Handelns gibt es gute Gründe; aber  
sie stößt auch an Grenzen, wenn der 

kirchliche Horizont zu eng ist
Von Kerstin Menzel

Inhalt





  
  

 3
 



„Wenn die Presse frei ist  
und jeder lesen kann,  

ist alles sicher.“

Thomas Jefferson (1743 – 1826), dritter Präsident der USA  
und Hauptverfasser der Unabhängigkeitserklärung  

der Vereinigten Staaten von 1776.



A
m

 R
an

d
e 

se
in

es
 S

al
o
n

s 
in

 D
h

ak
a,

 B
an

gl
ad

es
ch

, 
br

in
gt

 
ei

n
 F

ri
se

u
r 

se
in

er
 T

o
ch

te
r 

d
as

 L
es

en
 b

ei
. 

R
u

n
d
 e

in
 

V
ie

rt
el

 d
er

 F
ra

u
en

 i
m

 L
an

d
 s

in
d
 A

n
a
lp

h
a

b
et

in
n
en

.

W
IR

 T
R

Ä
U

M
EN

 V
O

N
 E

IN
ER

 B
ES

S
ER

EN
 W

EL
T 

  
  

5 



Dr. Dirck Ackermann, 
Chefredakteur ZUR SACHE BW

Liebe Leserinnen und Leser!
Leiden gehört zum Leben wie das Atmen und der  

Herzschlag. Das habe ich schon in der Kindheit erfahren. 

Als ich laufen lernte, bin ich dermaßen schwer gestürzt, 

dass die Narbe bis heute immer noch bei bestimmtem 

Wetter schmerzt. Mancher und manche von Ihnen wird 

ähnliche Erfahrungen gemacht haben. Als Seelsorger 

und Seelsorgerinnen in der Bundeswehr begleiten wir 

auch Menschen, die durch ihren Dienst so belastet  

sind, dass sie ein Leben lang damit zu kämpfen haben. 

Selbst wenn sie gelernt haben, mit den Belastungen  

umzugehen, bleiben die Narben, die weiter schmerzen.

Trotz oder gerade wegen dieser Erfahrungen bleibt die 

Sehnsucht nach Glück. Und es bleibt die Dankbarkeit  

für die unbeschwerten Momente. So jedenfalls geht es 

mir, seit ich mehrfach lebensbedrohlich erkrankt war. 

Ich habe gelernt: Es gibt keinen Anspruch darauf, aber  

es gibt Momente des Glücks, die mir geschenkt werden. 

Dafür bin ich dankbar. Ein Autor spricht in dieser 

Ausgabe von der Magie, die in der Bewältigung von 

Leiden liegt. Solche magischen Momente wünsche  

ich Ihnen bei der Lektüre – und Momente des Glücks. 

Ihr

Dirck Ackermann

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
ED

IT
O

R
IA

L 
  

  
6 



LEID

U
n

te
r 

H
u

n
d

er
te

n
 p

er
sö

n
li

ch
en

 N
ac

h
ri

ch
te

n
 d

er
 „

N
at

io
n

al
 C

o
v

id
 M

em
o
ri

al
 W

al
l“

 i
n

 L
o
n

d
o
n

 fi
n

d
et

 
si

ch
 a

u
ch

 e
in

e,
 d

ie
 o

ff
en

b
ar

 v
o
n

 e
in

em
 I

n
te

n
si

v
m

ed
iz

in
er

 s
ta

m
m

t:
 „

A
n

 a
ll

 d
ie

 P
at

ie
n

ti
n

n
en

 
u

n
d
 P

at
ie

n
te

n
, 
d

ie
 i
ch

 n
ic

h
t 

re
tt

en
 k

o
n

n
te

 –
 e

s 
tu

t 
m

ir
 s

o
 l
ei

d
. 

Ic
h

 h
ab

e 
w

ir
k

li
ch

 a
ll

es
 v

er
su

ch
t.

“



LEID ALS ANSTOSS 
FÜR DAS DENKEN

Eigenes Leid ist schwer zu ertragen – und als Mit-Leid ist auch 
das Leiden anderer im Bewusstsein präsent. Philosophie,  

Theologie und Religion versuchen seit Jahrtausenden,  
das Leiden zu verstehen, ihm eine Erklärung zu geben  

und einen Ausweg aus dem Leiden mit dem Leiden zu finden. 
Der folgende Essay versucht, einen Überblick über solche  

denkerischen Beschäftigungen zu geben
Von Friedrich Lohmann

Das Leid erklären?
Leid ist von der Wortbedeutung her etwas, 
das uns widerfährt. Wenn wir etwas ak-
tiv tun, dann wissen wir, was wir mit der 
Handlung bezwecken. Wir kennen den 
Sinn. Bei etwas Erlittenem ist das nicht 
der Fall (es sei denn, wir sind das Opfer 
der Handlung eines anderen Menschen, die 
unser Leid bezweckt hat; und auch dann 
erscheint uns solch destruktives Handeln 
in der Regel zunächst einmal sinnlos). Des-
halb besteht die erste Antwort des Denkens 
auf das Leiden darin, ihm einen Sinn zu 
geben. Diese Sinngebung kann ganz unter-
schiedlich aussehen. Sie setzt in jedem Fall 
voraus, dass es etwas gibt, das die Welt be-
stimmt und lenkt. Wir denken hier wahr-
scheinlich alle zunächst an eine persönli-
che Macht, an einen Gott, und tatsächlich 
haben die Religionen dieser Welt alle auf 
ihre Weise mit der Bearbeitung von Leid zu 
tun. Der Philosoph Hermann Lübbe spricht 
von ihnen als Varianten einer „Kontin-

Über Leid und leiden
Das Substantiv „Leid“ und das Verb „leiden“ scheinen eng verwandt, haben 
ursprünglich jedoch unterschiedliche Bedeutungen. Leid bedeutete einst 
„Unrecht, Schmerz, Kummer“ und geht auf eine Wurzel für „verletzen“ zurück; 
leiden hingegen stammt von dem althochdeutschen l ı̄dan – „gehen, reisen“ –, 
was noch in Wendungen wie „es über sich ergehen lassen“ nachklingt.  
Erst später verschmolzen beide Bedeutungsfelder. 

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

erp


u
nkt


 

  
  

8 



genzbewältigungspraxis“ und will damit 
andeuten, dass sie allesamt Versuche sind, 
dem Kontingenten, also scheinbar sinnlos 
Geschehenden, einen Sinn abzugewinnen. 
Wenn es keinen Handlungssinn gibt, der 
vom menschlichen Subjekt ausgeht, dann 
muss jemand oder etwas anderes verant-
wortlich sein. Hier setzen die Religionen an. 
Aber auch ohne Gottesgedanken setzt jede 
Vorstellung einer Welt, in der nicht alles per 
Zufall geschieht, sinnhafte Bezüge voraus.

Ein solcher Bezug ist das Prinzip von 
Ursache und Wirkung. Alles, was geschieht, 
auch das leidvoll Erlebte, hat eine Ursache. 
Hier knüpfen einige Leidbearbeitungs-
strategien an, in verschiedenen Varianten. 
Wenn die Ursache für das Leid in der Per-
son gesehen wird, die leidet, dann liegt es 
nahe, das Leid als Folge falschen Handelns 
anzusehen: Ich habe mich verletzt, weil ich 
eine falsche Bewegung gemacht habe; hätte 
ich besser aufgepasst, dann wäre das nicht 
passiert. Religiös wird dieser Gedanke von 

Leid des Krieges: Ein 
Ukrainer verabschiedet 

sich am Bahnhof in 
Odessa von seiner 

Frau und seinen  
Kindern, die nach 

Lwiw fliehen. Er selbst 
wird ins Gefecht 

ziehen

Gibt es den Zufall?
Oder folgt unser Leben einem vorbestimmten Plan?  
Und lässt der sich vielleicht sogar mit Hilfe der Natur­
wissenschaften berechnen? Eine Neurowissenschaftlerin, 
ein Mathematiker und ein Autor erklären bei Arte,  
warum vieles viel weniger zufällig ist, als wir denken:
www.tinyurl.com/zsbw-zufall

S
CHW




ER
P

U
N

K
T 

  
  

9 



selbstverschuldeter Kausalität immer dann 
eingesetzt, wenn Leid als Strafe Gottes 
interpretiert wird. In dieser religiösen Deu-
tung steht zwar eine Handlung des Men-
schen am Anfang, aber Gott wird als der 
Verursacher der leidvollen Konsequenzen 
interpretiert, der damit auf menschliche 
Fehlhandlungen reagiert. Dieser Gedanke 
kann erweitert werden zu dem eines „Plans“ 
Gottes, in dem das Leid als Straf- oder Lern-
maßnahme in einem positiven Sinn „auf
gehoben“ ist. Auch ohne religiösen Über-
bau hat es eine lange Tradition, das Leiden 
über seine Deutung als Lernerfahrung ge-
danklich anzueignen: Pathemata mathema-
ta – „Leiden heißt Lernen“, wussten schon 
die alten Griechen.

Den eigentlichen Anstoß für das Denken 
liefert jedoch das Leiden, das sich solchen 
kausalen Erklärungen entzieht, das unver-
diente oder ungerechte Leiden. Es wird be-
reits im biblischen Buch Hiob thematisiert, 
das im Übrigen zeigt, wie intensiv schon im 
alten Orient über das Leiden nachgedacht 
wurde. Denn Hiob muss sich gegen die Vor-
würfe seiner Freunde verteidigen, die – im 
eben beschriebenen Sinn – seine Leiden als 
Strafe für ein Fehlverhalten deuten. Gott 
gibt Hiob recht: Hiob hat nichts falsch ge-
macht und Leid ist keine Strafe. Auch wenn 
sich das Hiobbuch hierin von traditionell-
religiösen Deutungen des Leids abgrenzt, so 
bleibt es diesen doch insofern treu, als es 
am Gedanken eines machtvollen, planen-
den Gottes festhält. Dies gilt sowohl für die 
am Ende der eigentlichen Hiob-Erzählung 
stehende Gottesrede als auch für die Rah-
menerzählung, in der Gott eine bewusste 
Wette mit dem Satan eingeht.

Derartige traditionell-religiöse Deutungen des Leids werden 
zwar bis heute vertreten, z. B. im evangelikalen Christentum. Sie 
werden jedoch seit Beginn der Neuzeit auch stark infrage gestellt. 
Die wachsende Wahrnehmung von unverdientem Leid ist der 
„Fels des Atheismus“, von dem Georg Büchner spricht, und bei  
Dostojewski ist es das Leid der unschuldigen Kinder, das Iwan  
Karamasow vom Glauben an eine harmonisch geordnete Welt  
abhält. Wenn Gott allmächtig und zugleich gütig und gerecht 
ist, warum müssen dann so viele Menschen ohne offensichtliche 
Schuld leiden?

Der Philosoph Gottfried Wilhelm Leibniz hat diese Frage die 
Theodizee-Frage genannt und ihr Anfang des 18. Jahrhunderts 
eine berühmte Abhandlung gewidmet. Sein denkerischer Lösungs-
vorschlag: Die geschaffene Welt ist, anders als Gott selbst, endlich; 
deshalb ist sie mit Mängeln behaftet, die Leid auslösen, entwe-
der durch die Natur oder durch den Menschen verursacht. Solche 
Mängel sind in einer geschaffenen Welt unvermeidlich. Unter den 
möglichen endlichen Welten ist unsere Welt jedoch die beste. So 
versucht Leibniz, die Macht, Güte und Gerechtigkeit Gottes mit 
der Existenz von Leid in der Welt zusammenzudenken.

Dieser Versuch einer Rechtfertigung Gottes vermag jedoch, so 
denkerisch schlüssig er auch ist, den existenziellen Anstoß des 
ungerechten Leidens nicht zu beseitigen. Noch im 18. Jahrhun-
dert lässt Voltaire in einem seiner Bücher einen Naivling („Can-
dide“) horrendes Leid erleben und beobachten, um damit den 
Leibniz’schen Optimismus bloßzustellen: „Sollte das die beste aller  
möglichen Welten sein?“ Erst recht nach den Gräueln des 20. Jahr-
hunderts lässt sich das Leid in der Welt nicht mehr denkerisch in 
den Griff bekommen oder gar (weg-)erklären. 

Das Leid bearbeiten
Neuere Versuche, mit dem Leiden denkerisch umzugehen, ver-
zichten daher auf Erklärungen und beschränken sich auf Leid-
bearbeitungsstrategien. „Bearbeiten“ ist dabei im doppelten Sinn 
zu verstehen: als innerpsychisches Bearbeiten des Anstoßes, den 
gerade das ungerechte Leiden für das menschliche Bewusstsein 
darstellt, sowie als Aufruf, sich dort, wo es möglich ist, um eine 
Besserung der konkreten Leidverhältnisse zu bemühen.

Ich möchte zwei solcher Versuche aufgreifen.

Prof. Dr. Friedrich 
Lohmann  

unterrichtet Evange­
lische Theologie mit 

dem Schwerpunkt 
Angewandte Ethik an 

der Universität der 
Bundeswehr München. 
Er gehört dem Heraus­

geberkreis von ZUR 
SACHE BW an.

Die Mehrheit der US-Amerikaner ist überzeugt: 
Das Leid in der Welt wird von Menschen verursacht – nicht von Gott

Das meiste Leid  
in der Welt entsteht durch 

das Handeln der Menschen,  
nicht durch Gott

Gott lässt das Leid zu,  
weil es Teil eines größeren 

Plans ist

Satan ist für  
das meiste Leid 
 verantwortlich

   80 %    50 %    44 %

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

erp


u
nkt


 

  
  

10
 



2. Die Pflicht tun im Angesicht des Leides. – 
Die Einsicht in die Unvermeidbarkeit von Leid 
muss nicht mit einer Haltung der Resignation 
zusammengehen. Stärker noch als in den neu­
eren theologischen Theodizeen, von denen 
eben die Rede war, ist das in der Philosophie 
von Albert Camus sichtbar. Im 1947 erschie­
nenen Roman „Die Pest“ ist das durch eine 
Pestepidemie im algerischen Oran ausgelöste 
Leid exemplarisch für die generelle conditio 
humana zu verstehen. Zeitgeschichtlich geht 
es Camus neben dem Krankheitsleid gerade 
auch um eine Standortbestimmung gegenüber 
dem durch Menschen ausgelösten Leid, wie 
es durch die NS-Herrschaft in den Jahren 
zuvor in Europa präsent war. Er konfrontiert 
die Haltung, die der Arzt Dr. Rieux gegenüber 
der Epidemie einnimmt, mit der eines Paters, 
der traditionelle Deutungsmuster des Leids re­
präsentiert. Letzterer scheitert, während Rieux 
schlicht seine Pflicht als Arzt tut und damit auf 
seine Weise dazu beiträgt, dass die Epidemie 
schließlich ein Ende nimmt. Ohne auf irgend­
welche Erklärungen zurückzugreifen, sei  
es genauso evident wie die Gleichung  

„2 + 2 = 4“, gegen die Krankheit anzukämpfen, 
wie es an einer Schlüsselstelle des Romans 
heißt. Eine ähnliche Haltung zum Leid emp­
fiehlt die evangelische Theologin Dorothee 
Sölle in ihrem 1973 erschienenen Buch  
„Leiden. Annehmen und widerstehen“.  
Gegen einen christlichen „Masochismus“,  
der das Leiden theologisch verklärt, spricht  
sie sich für eine realistische Haltung aus, die  
das Leid annimmt und zugleich so gut wie 
möglich dagegen ankämpft.

1. Die Erwartungen an das Leben herunterschrauben. – Die An­
stößigkeit von Leid hat, neben den unabweisbaren objektiven Faktoren  
wie Schmerz und Zerstörung, immer auch mit dem zu tun, was wir vom 
Leben erwarten. Was wäre, wenn der Gedanke eines allmächtigen 
Gottes, der dem Leid einfach ein Ende setzen könnte, wenn er wollte,  
falsch wäre? Hier setzen die jüdisch-theologischen Theodizeen von 
Hans Jonas und Harold Kushner an: Sie geben in der Trias von All­
mächtigkeit, Gerechtigkeit und Güte Gottes die Allmacht auf. Nicht  
wenige neuere christlich-theologische Entwürfe sprechen ähnlich von 
der Schwachheit Gottes und verknüpfen diesen Gedanken zusätzlich 
mit dem Mitleiden Gottes mit der Welt. Dietrich Bonhoeffer z. B. hat in 
den Briefen, die er aus der Haft an seinen Schüler und Freund Eber­
hard Bethge schrieb, die Gottverlassenheit Jesu am Kreuz als Zeichen 
der Solidarität Gottes mit den Leidenden dieser Welt interpretiert. Es 
bleibt in solchen Entwürfen offen, ob der jüdische und christliche Er­
lösungsgedanke ohne die der Schwachheit konträre Vorstellung eines 
mächtigen Gottes, der am Ende der Zeiten den Sieg über das Leiden 
sicherstellen wird, gedacht werden kann. Aber für den Umgang mit 
gegenwärtigem Leid kann es tröstlich sein, eben genau diesen Gott im 
Leid solidarisch zu wissen. Leid wird hier weder mit Schuldzuweisun­
gen noch mit Hoffnungen auf seine spontane Beseitigung verknüpft.  
Leiden ist unvermeidbarer Teil der irdischen Existenz, dem sich selbst 
der menschgewordene Gott aussetzen musste und ausgesetzt hat. 

Ist Leid unvermeidlich? 
Ein Mann während der
Flutkatastrophe 2024 

in der Region Valencia 
in Spanien

Hinweis: Etwa jeder Zehnte glaubt nicht an 
Gott oder eine höhere Macht; diese Personen 
wurden nicht befragt.  

Quelle: Pew Research Center, 2021

Manchmal lässt mich  
das Leid an Gottes Allmacht 

zweifeln

Manchmal lässt mich  
das Leid an Gottes Güte 

zweifeln

Manchmal denke ich,  
das Leid zeigt,  
dass es keinen 

 Gott gibt

        16 %         16 %         14 %

S
CHW




ER
P

U
N

K
T 

  
  

11
 



Vom Leid zum Lebenssinn
Die genannten neueren Leidbearbeitungs-
strategien unterscheiden sich von den tra-
ditionellen Erklärungsversuchen des Leids, 
indem sie auf die spekulative Rückschau 
nach dem Grund des Leides verzichten 
(„Warum ist das ausgerechnet mir pas-
siert?“; „Wie konnte Gott das zulassen?“) 
und stattdessen den Blick auf das Jetzt und 
die Zukunft richten. Das ist auch in den 
Gedanken des Psychiaters Viktor Frankl 
zum Leid der Fall. In der von ihm etablierten  
Logotherapie fließen verschiedene bis-
her genannte Interpretationen des Leids 
zusammen, weshalb Frankl am Schluss 
dieses kleinen Essays genannt werden soll. 
Frankl hat als Opfer des Nationalsozialismus 
unvorstellbares Leid erlebt, am eigenen 
Körper, in der Familie und in seinem Um-
feld. Bei der Bearbeitung dieses Leids half 
ihm der Gedanke, dass das Leid einen Sinn  
haben müsse. Diesen fand er in der Ent-
wicklung einer psychologischen Therapie-
form, die aus dem erlebten Leid Lehren für 

die zukünftige Gestaltung des Lebens zieht und ihm somit einen 
Sinn gibt. Frankl greift so die alte Idee einer Sinngebung des Leids 
auf, insbesondere die Sinnfindung als Lernen, nutzt sie aber nicht 
in der Rückschau, sondern für den Entwurf eines Lebenssinns, für 
die Gestaltung des zukünftigen Lebens. Dem Leid wird auf diese 
Weise ein positiver Sinn abgewonnen, aber nicht, indem Verant-
wortung für den Sinn des Lebens an eine religiöse Instanz abgege-
ben wird, sondern indem der oder die Leidende zunächst einmal 
sich selbst für den je eigenen Sinnentwurf in die Pflicht nimmt. 
Frankls Buch „. . . trotzdem Ja zum Leben sagen“ erzählt und ver-
arbeitet die eigenen Leiderfahrungen, indem es sie konstruktiv als 
Bausteine auf dem Weg zum eigenen Selbst uminterpretiert. Dass 
er dabei unterstützend den unbewussten und verborgenen Gott 
als „Partner unserer intimsten Selbstgespräche“ ins Spiel bringt, 
verbindet ihn mit den neueren Theodizeen, die anstelle der Macht 
die Solidarität Gottes mit den Leidenden betonen.�

Die genannten neueren  
Leidbearbeitungsstrategien  
unterscheiden sich von den  
traditionellen Erklärungs

versuchen des Leids, indem sie 
auf die spekulative Rückschau 
nach dem Grund des Leides  
verzichten und stattdessen  
den Blick auf das Jetzt und  

die Zukunft richten. 

Wie werde ich glücklich?
„Es kommt nie und nimmer darauf an, was wir vom Leben 
zu erwarten haben, viel mehr lediglich darauf: Was das 
Leben von uns erwartet“, so Viktor Frankl. Im Podcast von 
Radio Horeb spricht der Philosoph und Psychotherapie­
forscher Alexander Batthyány über Frankls Vermächtnis  
und die zentrale Paradoxie des Daseins:  
www.tinyurl.com/zsbw-frankl (MP3)

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

erp


u
nkt


 

  
  

12
 



„QUÄL DICH, DU SAU!“
Leid und Lust sind bei sportlichen Extremerfahrungen  

kaum zu trennen – der berühmte Zuruf von Radrennfahrer  
Udo Bölts an seinen Teamkollegen Jan Ullrich auf der 18. Etappe 
der Tour de France 1997 lässt es erahnen: Sich selber zu quälen, 

kann glücklich machen
Von Frank Hofmann

D ie Bibel liefert uns ein abschrecken-
des Beispiel für extreme sportliche 
Erfahrungen: Nachdem der Pro-

phet Elia auf dem Karmel 850 Diener an-
derer Gottheiten eigenhändig umgebracht 
hatte, fürchtete er zu Recht die Rache der 
Herrscher und, so heißt es in 1. Könige 19,3 
wörtlich, „lief um sein Leben und kam nach 
Beerscheba“. Von der Berggruppe Karmel 
am Mittelmeer bis nach Beerscheba in der 
judäischen Wüste sind es um die 100 Kilo-
meter. Eine Streckenlänge, die 250 Runden 
um den Sportplatz entspricht. In maxima-
lem Tempo. Die weltbesten Sportler schaf-
fen das in gut sechs Stunden. Wie lange 
Elia, kaum trainiert und nach einer Hun-
gersnot in Samaria schlecht ernährt, ge-
braucht hat, steht nicht in der Bibel. Aber 
wir können lesen, wie er sich nach dieser 
Qual gefühlt hat: Er wünschte zu sterben 
(1. Könige 19,4).

Körperliche Anstrengung kann uns 
an die Grenzen unserer Leidensfähigkeit 
bringen. Der Gesamtführende Jan Ullrich 

war 1997 auf jener heißen und bergigen  
18. Etappe der Tour de France durch die 
Vogesen trotz allerlei Helferchen völlig aus-
gebrannt, körperlich am absoluten Limit 
und wäre „am liebsten vom Rad gefallen“. 
Das Gelbe Trikot war in Gefahr. Aus dem 
Tunnelblick der Erschöpfung erlöste ihn 
sein Teamkollege mit jenem drastischen 
Zuruf „Quäl dich, du Sau“, der schnell  
legendär wurde.

Wer schon mal einen Marathon gelaufen  
ist, kennt solche Quäl-dich-Momente. 
Meist ereignen sie sich zwischen Kilometer  
30 und 35. Man spricht vom „Hammermann“,  
der brutal zuschlägt. Es ist keine lang-
same Entwicklung, es ist ein plötzlicher  
K.-o.-Schlag. Dahinter steckt ein Phäno-
men des Stoffwechsels. Nach dieser Distanz 
hat der Körper seine Kohlenhydratspeicher 
leer geräumt – egal, wie viele Nudeln man 
am Vorabend gegessen hat. Nun muss er 
die Energie aus seinen Fettreserven holen, 
was er ungern tut, wenn er das nicht zuvor 
regelmäßig üben musste. Aus dem lockeren 

Dr. Dr. Frank  
Hofmann ist Referent 

für Kommunikation  
im Amtsbereich  
der Vereinigten  

Evangelisch- 
Lutherischen Kirche 

Deutschlands (VELKD). 
Er gehört dem Heraus­

geberkreis von  
ZUR SACHE BW an.

Das Wiedersehen
Für die Dokuserie „Mythos Tour“ treffen sich Jan Ullrich  
und Udo Bölts nach vielen Jahren am Ort des Geschehens  
wieder. Über zwei Staffeln ergründet die ARD-Produktion 
die Faszination der Tour de France – und fragt, wie zeit­
gemäß sie noch ist:  
www.tinyurl.com/zsbw-mythos-tour

S
CHW




ER
P

U
N

K
T 

  
  

13
 



Lauf wird dann von einem Kilometer auf 
den anderen ein Kampf gegen den eige-
nen Körper. Obwohl nur noch ein Bruch-
teil der Strecke zu bewältigen ist, scheint 
das Ziel in unerreichbarer Ferne. Man weiß 
noch nicht mal, wie man bis zur nächsten 
Wasserstation kommen soll. Ein qualvoller  
Zustand, der gleichzeitig physisch und psy-
chisch empfunden wird.

Grenzerfahrung als Befreiung
Und doch kann man nach solchen Momen-
ten süchtig werden. Ich weiß, wovon ich 
rede. Ich bin über Jahre hinweg Marathons 
gelaufen und habe Langdistanz-Triathlons 
absolviert: 3,8 Kilometer Schwimmen,  
180 Kilometer Radfahren, 42,2 Kilometer 
Laufen – alles hintereinander weg. Dafür 
habe ich täglich im Umfang eines Halb-
tagsjobs trainiert. Morgens um 5 aus dem 
Bett, 25 Kilometer durch den Wald auf 
nüchternen Magen, mit dem Rennrad über  
Umwege ins Büro, in der Mittagspause 
Krafttraining, abends ins Schwimmbad, 
Kacheln zählen, bis die 4000 Meter voll 
waren. Andere hätten es als Folter emp-
funden, für mich war es ein großes Glück.

Der extreme Sport rettete mich aus  
einer anderen Sucht, die ich mir in einer 
beruflich schwierigen Phase angeeignet 
hatte. Meine täglichen Erfolgserlebnisse, 
die mir der Job gerade nicht bot, bestan-
den darin, morgens auf der Waage ein paar 
Zeigerstriche weniger angezeigt zu bekom-
men. So hungerte ich, 1,86 Meter groß, von 
68 auf 52 Kilo runter. Urlaubsbilder aus der 
Zeit zeigen mich als ein Skelett mit Haut, 
ich fand das schön. Hätte ich das Laufen 
nicht entdeckt und damit meinen Ehrgeiz 
auf andere Ziele gelenkt, wäre ich wahr-

2. Sportliches Leid hat einen Sinn – es ent­
fällt die Frage: Warum ich? Wenn ich den 
Leidregler hochdrehe und schneller laufe oder 
mehr Gewichte stemme, verbessert sich der 
Trainingseffekt oder meine Platzierung im Feld.  
Je größer das Leid, desto effektiver das Resul­
tat. Deshalb ist sportliches Leid auch gerecht –  
der belohnende Ausgleich folgt unmittelbar 
und nicht erst im Jüngsten Gericht.

3. Sportliches Leid ist nicht mit Scham  
verbunden, sondern mit Anerkennung. Ich  
bin gar nicht in Versuchung, meine Qualen  
zu verheimlichen – und wenn doch, dann  
aus Bescheidenheit und nicht, weil sie mir 
peinlich wären.

Wer sich selbst systematisch belastet, 
hält auch anderen Belastungen  
besser stand
Sportliche Qual kann andere, unangeneh-
mere und nicht selbst gewählte Leidarten  
aber durchaus mindern. Ausdauersport 
ist eine so umfassende Therapie, dass ein 
gleich wirksames Medikament wahr-
scheinlich als Wunderpille gefeiert wer-
den würde. Die Risiken für kardiovaskuläre  
Erkrankungen – unter anderem Herzinfarkt, 
Schlaganfall, Bluthochdruck – sowie  
deren häufige Ursache Diabetes werden 
durch regelmäßige körperliche Bewegung 
zwischen 30 und 90 Prozent reduziert. Die 
durchschnittliche Lebenserwartung kann 
durch das Verbrennen von 2000 Kilo
kalorien pro Woche durch Sport um bis zu 
sieben Jahre verlängert werden. Auch bei 
psychischen Krankheiten und Befindlich-
keitsstörungen – Burn-out, Angstzustände, 
depressive Verstimmungen, posttrauma-
tische Belastungsstörungen – wird wohl

scheinlich nur klinisch zu retten gewe-
sen. Viele Trainingskumpels, die ich durch 
den Triathlon kennenlernte, hatten ähn-
liche Vorgeschichten. Alkohol, Zigaretten, 
Drogen, Fressattacken. Im Sport konnten  
sie ihre Sucht ins gesunde oder zumindest 
gesündere Spektrum verlagern.

Solche biografischen Zusammenhänge  
erklären zu einem Teil, warum inten-
sivstes sportliches Training trotz des da-
mit verbundenen Leids – Überwindung, 
Anstrengung, Schmerzen – befreiend  
wahrgenommen werden kann. In den 
Momenten des Verausgabens, der völligen 
Hingabe an die muskulären und aeroben 
Grenzen, spielen die Süchte keine Rolle 
mehr. Der Körper produziert unter anhal-
tendem Belastungsdruck Endorphine, die 
ein Wohlgefühl auslösen. Auch wenn die 
Rede von einem rauschähnlichen „Run-
ner’s High“ übertrieben ist, kann trotz 
der Belastung zeitweise eine beruhigende  
innere Balance empfunden werden, die erst 
beim Überschreiten der gewohnten Trai-
ningsgrenzen wieder in Qual umschlägt.

Mindestens drei wesentliche Merkma-
le unterscheiden allerdings das sportlich  
bedingte körperliche Leid von anderen  
Arten zu leiden:

1. Sportliche Extremleistungen sind ein Akt 
der Selbstbestimmung. Sie sind frei gewählt. 
Und auch wenn ich im Moment denke, den 
Wettkampf aufzugeben oder das Training  
abzubrechen, wäre mein persönlicher Unter­
gang, so zwingt mich doch nichts anderes 
als mein Wille zum Weitermachen. Jederzeit 
kann ich mich der Qual entziehen oder sie 
runterdosieren. Das gilt für die meisten  
anderen Leidarten nicht.

Der „Hammermann“: Glykogenabbau 
beim Marathonlauf

Halbmarathon (21,0975 km)    Marathon (42,195 km)Durchschnittszeit eines guten Läufers beim:

Zeit (Stunden)
0	 1	 2	 3	 4

Energiespeicher 
 des Körpers

75 %

50 %

25 % 

0 %

  �Typischer Zeitpunkt 
des „Hammermanns“

Quelle: Jeukendrup AE: Nutrition 
for endurance sports: marathon, 
triathlon, and road cycling,  
Journal of Sports Sciences, 2011

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

erp


u
nkt


 

  
  

14
 



Quält sich: Der deutsche Lang­
streckenläufer Amanal Petros 

kommt bei der Leichtathletik-WM im 
September in Tokio nur knapp hinter 

Alphonce Felix Simbu (Tansania) 
ins Ziel

dosierte körperliche Anstrengung als  
Therapie oder therapieunterstützend einge-
setzt. Wer sich selbst systematisch belastet,  
hält offenbar kontingente, nicht selbst  
gewählte Belastungen besser aus. Der Um-
gang mit Leid an Körper, Geist und Seele  
kann durch sportliche Anstrengung in  
einem gewissen Maß trainiert werden.

Sogar für unseren biblischen Helden Elia 
entpuppte sich die übermenschliche Kraft-

anstrengung am Ende als eine Art Therapie: 
Nach weiteren 40 Tagen Fasten, Wandern 
und Bergsteigen war aus dem brutalen Mas-
senmörder so ein Sensibelchen geworden, 
dass er Gott in einem Hauch von Nichts, 
einem „sanften Säuseln“ (1. Könige 19,12) 
wahrnehmen konnte.�

Sport hilft bei psychischen Erkrankungen
Das zeigt das von der Universität Tübingen entwickelte Programm 
„ImPuls – Starke Psyche durch Motivation und Bewegung“. Rund 
400 Patientinnen und Patienten mit Depressionen, Angst- oder 
Schlafstörungen nahmen teil und zeigten nach sechs Monaten  
eine deutliche Besserung ihrer Symptome: 
www.tinyurl.com/zsbw-impuls

S
CHW




ER
P

U
N

K
T 

  
  

15
 



WER DAS KREUZ  
AUFNIMMT,  

FINDET CHRISTUS
In seinem Buch „Nachfolge“ wendet Bonhoeffer sich gegen eine 

bürgerliche Christlichkeit, die das notwendige Leiden Christi – 
und derer, die ihm bis heute nachfolgen – nicht verstehen  

und daher auch nicht akzeptieren kann. Im Folgenden drei  
Abschnitte aus dem Kapitel „Die Nachfolge und das Kreuz“

Von Dietrich Bonhoeffer

Prof. Dr. Dietrich 
Bonhoeffer (1906-1945) 
war lutherischer Theologe 
und Widerstandskämpfer 
in der Zeit des National­

sozialismus. Sein Buch 
„Nachfolge“ (erschienen 

1937) gründet auf Vor­
lesungen, die er 1935 
als Leiter des Prediger­

seminars der Bekennenden 
Kirche in Finkenwalde 

hielt, und ist sein letztes 
und umfangreichstes zu 

Lebzeiten abgeschlossenes 
Werk.

macht hatte und für die im Üb-
rigen natürliche und christliche 
Existenz ungeschieden inein-
ander lag, musste das Kreuz als 
das tägliche Ungemach, als die 
Not und Angst unseres natür-
lichen Lebens verstehen. Hier 
war vergessen, dass Kreuz im-
mer zugleich Verworfensein be-
deutet, dass die Schmach des 
Leidens zum Kreuz gehört. Im 
Leiden ausgestoßen, verachtet 
und verlassen zu sein von den 
Menschen, wie es die nicht en-
den wollende Klage des Psal-
misten ist, dieses wesentliche 
Merkmal des Kreuzesleidens 
kann eine Christlichkeit nicht 
mehr begreifen, die bürgerliche 
und christliche Existenz nicht 
zu unterscheiden weiß. Kreuz 
ist Mitleiden mit Christus,  
Christusleiden. Allein die Bin-

dung an Christus, wie sie in der  
Nachfolge geschieht, steht 
ernstlich unter dem Kreuz.

„– der hebe sein Kreuz auf“ – 
[Markus 8,34] es liegt schon be-
reit, von Anfang an, er braucht 
es nur aufzuheben. Damit aber 
keiner meine, er müsse sich 
selbst irgendein Kreuz suchen, 
er müsse willkürlich ein Leiden 
aufsuchen, sagt Jesus, es sei ei-
nem jeden sein Kreuz schon 
bereit, ihm von Gott bestimmt 
und zugemessen. Er soll das 
ihm verordnete Maß von Lei-
den und Verworfensein tragen. 
Es ist für jeden ein anderes Maß. 
Den einen würdigt Gott gro-
ßer Leiden, er schenkt ihm die 
Gnade des Martyriums, den an-
deren lässt er nicht über seine 
Kraft versucht werden. Doch ist 
es das Eine Kreuz.

K reuz ist nicht Ungemach  
und schweres Schicksal,  
sondern es ist das Leiden,  

das uns aus der Bindung an 
Jesus Christus allein erwächst. 
Kreuz ist nicht zufälliges, son-
dern notwendiges Leiden. 
Kreuz ist nicht an die natürli-
che Existenz gebundenes Lei-
den, sondern an das Christsein 
gebundenes Leiden. Kreuz ist 
überhaupt nicht nur wesent-
lich Leiden, sondern Leiden 
und Verworfenwerden, und 
auch hier streng genommen, 
um Jesu Christi willen verwor-
fen werden, nicht um irgend-
eines anderen Verhaltens oder 
Bekenntnisses willen. Eine 
Christlichkeit, die die Nach-
folge nicht mehr ernst nahm, 
die aus dem Evangelium allein 
den billigen Glaubenstrost ge-

Dietrich Bonhoeffer:  
Nachfolge,  
Gütersloher Verlagshaus,  
Gütersloh 2008,  
392 Seiten, 24 Euro.

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

erp


u
nkt


 

  
  

16
 



[ . . . ]
Wie aber soll der Jünger wis-
sen, was sein Kreuz ist? Er wird 
es empfangen, wenn er in die 
Nachfolge des leidenden Herrn 
eintritt, er wird in der Gemein-
schaft Jesu sein Kreuz erken-
nen. So wird das Leiden zum 
Kennzeichen der Nachfolger 
Christi. Der Jünger ist nicht 
über seinen Meister. Nachfolge 
ist passio passiva, Leidenmüs-
sen. So hat Luther unter die 
Zeichen der rechten Kirche das 
Leiden zählen können. So hat 
eine Vorarbeit zur Augustana1 

ge ist das Sichschämen Christi, 
sich des Kreuzes schämen, das 
Ärgernis am Kreuz. 

Nachfolge ist Bindung an 
den leidenden Christus. Darum  
ist das Leiden der Christen 
nichts Befremdliches. Es ist 
vielmehr lauter Gnade und 
Freude. Die Akten der ersten 
Märtyrer der Kirche bezeugen 
es, dass Christus den Seinen 
den Augenblick des höchsten 
Leidens verklärt durch die un-
beschreibliche Gewissheit sei-
ner Nähe und Gemeinschaft. 
So wurde ihnen mitten in der 
furchtbarsten Qual, die sie um 
ihres Herrn willen ertragen, 
die höchste Freude und Selig-
keit seiner Gemeinschaft zu-
teil. Das Tragen des Kreuzes er-
wies sich ihnen als die einzige 
Überwindung des Leidens. Das 
aber gilt für alle, die Christus 
nachfolgen, weil es für Christus  
selbst galt.

[ . . . ]
Gott ist ein Gott des Tragens. 
Der Sohn Gottes trug unser  
Fleisch, er trug darum das Kreuz,  
er trug alle unsere Sünden und 
schuf durch sein Tragen Ver-
söhnung. So ist auch der Nach-
folger zum Tragen berufen. Im 
Tragen besteht das Christsein. 
Wie Christus im Tragen die Ge-
meinschaft des Vaters bewahrt, 

Kreuz tragen, Leid überwinden:  
Im bayerischen Altötting umrundet 

eine Frau die Gnadenkapelle

die Kirche bestimmt als die Ge-
meinde derer, „die verfolgt und 
gemartert werden über dem 
Evangelium“. Wer sein Kreuz 
nicht aufnehmen will, wer sein 
Leben nicht zum Leiden und 
zur Verwerfung durch die Men-
schen geben will, der verliert 
die Gemeinschaft mit Christus, 
der ist kein Nachfolger. Wer 
aber sein Leben in der Nach-
folge verliert, im Kreuztragen, 
der wird es in der Nachfolge 
selbst, in der Kreuzesgemein-
schaft mit Christus wiederfin-
den. Das Gegenteil zur Nachfol-

so ist das Tragen des Nach-
folgenden Gemeinschaft mit 
Christus. Der Mensch kann 
die ihm auferlegte Last auch ab-
schütteln. Aber er wird damit 
nicht von der Last überhaupt 
frei, sondern er trägt nun eine 
viel schwerere, unerträglichere 
Last. Er trägt das selbstgewähl-
te Joch seiner selbst. Jesus hat 
alle, die mit mancherlei Leiden 
und Lasten beladen sind, geru-
fen, ihr Joch abzuwerfen und 
sein Joch auf sich zu nehmen, 
das sanft, und seine Last, die 
leicht ist. Sein Joch und seine 
Last ist das Kreuz. Unter die-
sem Kreuz zu gehen ist nicht 
Elend und Verzweiflung, son-
dern Erquickung und Ruhe für 
die Seelen, ist höchste Freude.  
Hier gehen wir nicht mehr 
unter selbstgemachten Geset-
zen und Lasten, sondern un-
ter dem Joch dessen, der uns 
kennt und der selbst mit unter 
dem Joch geht. Unter seinem 
Joch sind wir seiner Nähe und  
Gemeinschaft gewiss. Er selbst 
ist es, den der Nachfolgende fin-
det, wenn er sein Kreuz auf-
nimmt.�

„Da sprach Jesus zu seinen Jüngern:  
Will mir jemand nachfolgen, der verleugne sich selbst  

und nehme sein Kreuz auf sich und folge mir.“
Matthäus 16,24

1 �Das Augsburger Bekenntnis (Confessio 
Augustana) wurde 1530 auf dem 
Reichstag zu Augsburg als Zusammen­
fassung des evangelisch-lutherischen 
Glaubens vorgelegt.

S
CHW




ER
P

U
N

K
T 

  
  

17
 



DAS LEIDEN ANDERER  
BETRACHTEN

Susan Sontags Essay zur Kriegsfotografie  
und gegenwärtige Bilder des Krieges

Von Roger Mielke

W as wir überhaupt vom Krieg wissen, wissen 
wir durch Bilder. Damit etwas für uns real 
wird, brauchen wir Bilder. Worte – Nach-

richten, Kommentare und Analysen – sind zunächst 
Bildunterschriften.

Freilich stehen Bilder nicht für sich, sie sind immer 
eingebettet in Erzählungen. Susan Sontag beschreibt 
in ihrem berühmten, 2003 erschienenen Essay über 
Kriegsfotografie „Das Leiden anderer betrachten“ den 
Unterschied so: „Erzählungen können uns etwas ver-
ständlich machen. Fotos tun etwas anderes: Sie suchen  

uns heim und lassen uns nicht mehr los.“ Sontags 
Überlegungen setzen bei 9 / 11 an, beim Angriff vom  
11. September 2001 auf die New Yorker Twin Towers  
und die folgenden Kriege in Afghanistan und im 
Irak. Das Interesse an der Fotografie spiegelt Sontags 
Lebensthema: Ihr ging es, vor allem in ihren Essays 
über zeitgenössische Kunst, um „die Verteidigung 
der Wirklichkeit“. In ihrem berühmten Essay „Gegen  
Interpretation“ schrieb sie an gegen das Verschwinden  
der Wirklichkeit hinter den wuchernden Interpreta-
tionen.

Militärdekan Dr. Roger Mielke 
leitet das Evangelische Militärpfarramt 
Koblenz III am Zentrum Innere Führung 
der Bundeswehr

Susan Sontag (1933–2004) zählte zu den einfluss­
reichsten Intellektuellen des 20. Jahrhunderts. Als Autorin, 
Essayistin und Vermittlerin europäischer, insbesondere 
deutschsprachiger Literatur prägte sie das kulturelle  
Denken in den USA. Ihre Schriften zur Fotografie sind  
bis heute Referenztexte. Die Fotografin Annie Leibovitz 
war ihre Partnerin.

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

erp


u
nkt


 

  
  

18
 



Wirklicher als das gesprochene Wort
Kriegsfotografie hat es, so Sontags These, mit Wirklich-
keit im eminenten Sinne zu tun: mit der Wirklichkeit 
des Leidens und des Schmerzes, die den Menschen trifft, 
weil er ein leibliches Wesen ist. Dem Schmerz kann man 
nicht entrinnen. Sontag zitiert den amerikanischen  

Publizisten Walter Lippmann, der über die Kriegs
fotografie aus dem Ersten Weltkrieg schrieb: „Heute  
besitzen Fotos für unsere Vorstellungskraft jene 
Autorität, die gestern noch dem gesprochenen  
Wort zukam. Sie erscheinen über die Maßen  
wirklich.“

Krieg sichtbar machen:
Das Bild „The Falling Soldier“,  
das den Tod eines Soldaten im  
Spanischen Bürgerkrieg zeigt,  
ist die bekannteste Aufnahme  

Robert Capas

Literatur
• �Susan Sontag: Das Leiden 

anderer betrachten,  
Fischer, Frankfurt am Main 
2005, 152 Seiten, 20 Euro.

• �Susan Sontag: Standpunkt 
beziehen. Fünf Essays,  
Reclam, Ditzingen 2016,  
64 Seiten, 7 Euro.

• �Carol Guzy, Lynsey Addario, 
Paula Bronstein, Svet Jacqueline,  
Justyna Mielnikiewicz:  
Relentless Courage:  
Ukraine and the World  
at War, Blue Star Press, 
Bend / Oregon 2022,  
204 Seiten, 37,99 Euro.

S
CHW




ER
P

U
N

K
T 

  
  

19
 



Seit Urzeiten gehört kriegerische Gewalt, im Han-
deln und im Erleiden, zur menschlichen Lebenswirk-
lichkeit. Kriegsfotografie ist dagegen, wie das Medium 
Fotografie überhaupt, ein Produkt der technischen Zi-
vilisation. Die Stunde der Kriegsfotografie begann erst 
mit dem Krimkrieg (1853–1856). Lippmanns Satz re-
flektiert die Materialschlachten des Ersten Weltkrieges. 
Dort versagten die Worte und herkömmlichen Versuche  
der Weltdeutung. Die Fotos aus den Schützengräben, 
die Bilder von furchtbar entstellten Versehrten,  
versprachen dagegen Authentizität.

Ein ikonisches Foto wie „The Falling Soldier“ von  
Robert Capa aus dem Spanischen Bürgerkrieg und 
überhaupt die Arbeit der „Kriegsreporter“ waren tech-
nisch erst mit den Mitteln der Kleinbildfotografie, seit 
1924, möglich. Capas Bild des fallenden republikani-
schen Soldaten ist höchst ambivalent: Der stillgestellte  
Sekundenbruchteil des Todes, für alle Zeiten einge-
froren, kontrastiert der Dynamik des Stürzens. Robert 
Capas verwaschene Bilder von den Landungsstränden 
der Normandie am D-Day 1944, Nick Úts Foto des vor 
einem Napalmangriff flüchtenden vietnamesischen 
Mädchens und viele andere klassische Kriegsbilder 
arbeiten mit diesem Kontrast von Stillstand und Ge-
schwindigkeit.

Bilder, die Geschichte schreiben
Und heute? Können Kriegsfotografien noch den  
Anspruch aufrechterhalten, „über die Maßen wirklich 
zu sein“? Im Zeitalter von „Deep Fake“, massenhafter  
digitaler Bildproduktion und globaler Zirkulation in 
Echtzeit scheint das Bild überhaupt entwertet zu sein. Und 
doch gibt es diese singulären Bilder, die als schockieren-
der Angriff der Wirklichkeit auf den Betrachter wirken.  
Im Jahr 2015 hat das Bild des im Mittelmeer ertrun-
kenen Jungen Alan Kurdi, der von einem türkischen 
Polizisten behutsam auf den Armen geborgen wird, 
die Flüchtlingspolitik maßgeblich beeinflusst und da-

Gewann mehrere Preise: 
Mohammed Salems Bild  

einer Palästinenserin,  
deren Nichte bei Angriffen  

der israelischen Armee  
auf die Stadt Chan Yunis  

ums Leben kam

Kurz nach dem Massaker:  
Die Fotografien von Carol Guzy  

aus der Stadt Butscha trugen dazu 
bei, die Gräuel der russischen  

Armee ins kollektive Bewusstsein  
zu bringen

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

erp


u
nkt


 

  
  

20
 



mit Geschichte geschrieben. Die Bilder aus Butscha  
haben 2022 noch ganz zu Beginn des russischen An-
griffskrieges den Widerstandswillen der Ukraine  
angefacht und die Öffentlichkeit in den westlichen  
Nationen, gerade auch in Deutschland, zur Hilfeleis-
tung bewegt. Exemplarisch dafür sind etwa die Bilder 
der Fotografin Carol Guzy.

Mehr als nur Einzelschicksale
Seit dem 7. Oktober 2023, dem Tag der Massenmorde 
der Hamas-Terroristen an israelischen Zivilisten, sind 
es die Bilder aus Gaza, die eine globale Öffentlichkeit 
mobilisieren. Exemplarisch dafür sei nur Mohammed 
Salems Foto „A Palestinian Woman Embraces the Body 
of Her Niece“ genannt. Es wurde mit dem „Photo of the 
Year“-Award für das Jahr 2024 ausgezeichnet. 

Salems Bild zitiert die christliche Tradition der Pietà,  
der um ihren toten Sohn weinenden Mutter Jesu. Bei-
de Gestalten sind verhüllt: Die trauernde Frau, ein-
gehüllt in ihr Gewand, umarmt das tote, in Leichen
tücher gewickelte Mädchen. Das einzige Stück des 
unbedeckten menschlichen Körpers, das sicht-
bar ist, ist die linke Hand der Trauernden. Sie birgt, 
zärtlich und kraftvoll zugleich, den Kopf des toten  
Mädchens. Die Würde der Abgebildeten wird gewahrt. 
Der Fotograf beschreibt sein eigenes Bild als „power-
ful and sad moment that sums up the broader sense  
of what was happening in the Gaza Strip”. Das Foto 
zeigt, indem es verhüllt; es wirkt, ohne schockieren-
de körperliche Details zu zeigen, als eine Attacke des 
Schmerzes auf den Betrachter. Gleichzeitig trägt es 
den Untertitel einer politischen Botschaft. Das Ein-
zelne steht für ein Ganzes. Das Leiden vereinzelt den  
Beobachter und ruft ihn zugleich auf, sich einer Inter
pretationsgemeinschaft anzuschließen.

Vom Mitleid zur Mitverantwortung?
Salems überaus kunstvolles Bild zeigt exemplarisch, 
wie in der Kriegsfotografie Dokumentation, Ästhe-

tik und politische Botschaft ineinander verschlungen 
sind. Verlieren die Darstellung des Schmerzes und die 
Einsicht in das zerbrechliche Menschsein ihre Kraft 
durch die Schönheit der Darstellung, durch ästhetische  
Stilisierung? Und: Hebt politische Instrumentalisierung 
die Wirklichkeit des dargestellten Leidens auf? Beides 
mag sein, wo Ästhetisierung und Ideologisierung zu 
aufdringlich werden. Weder das eine noch das ande-
re aber muss notwendigerweise so sein: Die Wirklich-
keit greift auch als ästhetisch gestaltete und politisch 
geformte nach Leib, Seele und Geist der Betrachterin. 
Und doch muss gefragt werden: Wem nützt das Bild, 
wer profitiert von seiner Botschaft?

Was also löst die Betrachtung des Leidens anderer aus? 
Rührung, Sentimentalität, Mitleid? Ein Übermaß an 
ungefilterter Darstellung der Folgen von Gewalt stumpft 
ab. Gewalt erscheint dann als unabänderliches Fatum.  
Es entsteht eine Passivität, die von der Mitverant-
wortung für das Gezeigte absieht. Sontag schreibt: 
„Solange wir Mitgefühl empfinden, kommen wir uns 
nicht wie Komplizen dessen vor, wodurch das Leiden 
verursacht wurde.“ Diese These ist für die Bilder aus 
Gaza sicher problematischer als für diejenigen aus der  
Ukraine. Welche Mitverantwortung tragen „wir“, die 
Betrachter im noch friedlichen Deutschland, und was 
wird uns abverlangt, um das Leiden in Pokrowsk oder 
in Gaza zu beenden? Der moralische Impuls dieser 
Bilder ist kostbar und kaum zu neutralisieren. Dies  
ist es wohl, was Kriegsfotografie im besten Sinne leis-
ten kann.�

Capa-Haus in Leipzig
In einem Haus an der heutigen Jahnallee 61 in Leipzig 
dokumentierte Robert Capa den Tod eines US-Soldaten. 
Die Serie „Last Man to Die“ wurde schon bald zum  
Symbol für das sinnlose Sterben in den letzten Kriegs­
tagen. Seit 2023 erinnert das Capa-Haus an diesen 
Moment – als Ausstellungs- und Begegnungsort, der auch 
Capas Partnerin, der Fotografin Gerda Taro, gewidmet ist.

S
CHW




ER
P

U
N

K
T 

  
  

21
 



„MIT BILDERN 
 AN EMOTIONEN 

      HERANKOMMEN“ 
Cornelia Haas hat das Bilderbuch „Land der Steine“ illustriert. 

Sie sagt, wie sie psychisches Leid sichtbar macht und wie  
das Buch traumatisierten Soldatinnen und Soldaten helfen kann

Interview: Katharina Müller-Güldemeister

Frau Haas, worum geht es im Buch „Land der Steine”?
Um moralische Verletzungen in Einsätzen, die nachhaltig das psychische 

und seelische Gleichgewicht von Soldatinnen und Soldaten erschüttern und 
ihr Wertesystem infrage stellen. 

Welche Situationen könnten das sein?
Zum Beispiel, dass man in einem Jeep als Beifahrer mitfährt, den man 

normalerweise selbst lenkt. Dann fährt der Jeep auf eine Mine. Der Kamerad 
stirbt, man selbst überlebt. Manche lässt der Gedanke nicht los, dass eigentlich 
sie selbst hinterm Steuer hätten sitzen sollen. 

Im Buch erzählt eine Soldatin, die im Kosovo im Einsatz war,  
dass sie sich von Menschen, denen sie vertraut hat, verraten  
gefühlt hat. Was könnte sie erlebt haben? 
Ihr Selbstbild als Soldatin könnte infrage gestellt worden sein. Viele Solda-

tinnen und Soldaten begreifen sich als Held oder Beschützer. Es kann jedoch 
passieren, dass man jemandem helfen wollte, es aber nicht konnte oder durfte. 
Vielleicht gehörte es nicht zum Auftrag, so weit einzugreifen. Oder es wurden 
Fehlentscheidungen getroffen. Dann kann es passieren, dass man seine Vorge-
setzten, die Institution Bundeswehr, den Staat und letztlich alles infrage stellt. 

Zum Buch
„Land der Steine. Ein therapeutisches Bilderbuch über 
moralische Verletzungen“ erschien 2022 nach einer Idee  
von Kathrin Schrocke und mit Bildern von Cornelia Haas. 
Interessierte können das Bilderbuch beim Psychotraumazentrum 
der Bundeswehr oder ASEM, dem „Arbeitsfeld Seelsorge für 
unter Einsatz- und Dienstfolgen leidende Menschen“ anfragen. 

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

erp


u
nkt


 

  
  

22
 



Die traumatischen Erlebnisse selbst bleiben im Buch auffällig 
 vage. Warum?
Die Bilder sind absichtlich offengehalten, damit sich möglichst viele  

Menschen darin wiederfinden können. Wir wollten außerdem nicht auf das 
Geschehen in den Einsätzen verweisen, sondern auf die Probleme, die sich  
daraus im Alltag ergeben. Was die Betroffenen selbst erlebt haben, kann Teil 
eines Therapiegesprächs sein.

Welche Grenzen gibt es bei der Darstellung von Leid?
Grundsätzlich gibt es keine Grenzen bei der Darstellung von Leid, sofern 

dies der Intention eines Textes oder Projekts dienlich ist. Die Darstellung von 
großem seelischen oder körperlichen Leid, zum Beispiel durch die Beschrei-
bung klarer oder brutaler Situationen akuten Leids, wäre für dieses Projekt  
zu individuell, nicht allgemeingültig und auch nicht metaphorisch genug ge-
wesen. Außerdem können solche expliziten Darstellungen retraumatisierend 
wirken.

Haben Sie versucht, so zu illustrieren, dass Retraumatisierungen  
vermieden werden?
Nein, das kann ich nicht komplett vermeiden. Deshalb sollten Betroffene  

das Buch nur gemeinsam mit einem Therapeuten oder Seelsorger lesen. Es 
können Gefühle ausgelöst werden, denen man nicht ohne Hilfe ausgesetzt 
sein möchte. 

Sie liegen im Weg, bringen einen zum 
Stolpern: Die Steine stehen im Buch 
metaphorisch für die Last, die man  
aus Einsätzen nach Hause bringt 

Katharina Müller- 
Güldemeister ist freie 
Journalistin in Berlin. 

Prof. Dipl.-Des. Cornelia Haas ist Grafik-Designerin 
und illustriert Kinder- und Jugendbücher. Seit 2018 ist sie 
Professorin für Illustration an der Fachhochschule Münster.

„Ich konnte nicht helfen, obwohl ich es so wollte“
Wie entstehen moralische Verletzungen bei Soldaten?  
Welche Rolle spielt das Schamgefühl dabei? Und welche 
Ansätze zur Therapie gibt es? Oberstarzt Peter Zimmermann, 
der beratend am Buch „Land der Steine“ mitgewirkt hat, 
erklärt im Interview mit „Psychologie Heute“, was über  
die Erkrankung bekannt ist:  
www.tinyurl.com/interview-zimmermann

S
CHW




ER
P

U
N

K
T 

  
  

23
 



Wie kann das Buch in der Traumatherapie helfen?
Mit Bildern kann man viel schneller an Emotionen herankommen, da  

einige intellektuelle Barrieren umgangen werden, die sonst vor den Gefühlen 
stehen.

Wie der Titel bereits verrät, kommen im Buch viele Steine vor.  
Ein Mann versucht, sie zu essen, ein anderer, sie wegzutragen.  
Wofür stehen die Steine? 
Die Situationen der betroffenen Soldatinnen und Soldaten sind sehr indi-

viduell. Bei einem therapeutischen Buch kann ich nicht einfach eine Szene 
nehmen und hoffen, dass sich alle darin wiedererkennen. Ich brauche eine 
Metaphorik, also ein übertragenes Bild, das für alle gelten kann. Dann kam 
die Autorin Kathrin Schrocke auf die Idee mit den Steinen. Ich fand das sehr 
passend. Man kann sie sich in den Einkaufswagen laden. Man kann mit ihnen 
abstürzen. Sie können einem im Magen liegen, auf dem Rücken lasten, im 
Weg liegen, einen ins Stolpern bringen oder von innen das Zuhause verschüt-
ten. Steine passen auch zu den Landschaften, in denen Einsätze stattgefunden 
haben, zum Beispiel in Afghanistan oder Mali. Sie bedeuten die Last, die man 
aus Einsätzen mit nach Hause bringt. 

Im Laufe des Buches passiert dann etwas mit den Steinen.  
Sie erodieren, setzen Moos an, werden bunter. Wofür steht  
diese Verwandlung?
Ein Trauma geht nicht weg. Es ist Teil der Lebenserfahrung und prägt die 

Persönlichkeit. Aber man kann lernen, mit dem Trauma anders umzugehen. 
Es kann tatsächlich Gras darüber wachsen. Oder man kennt den Trigger und 
reagiert nicht mehr so stark darauf, weil man sich die Gefühle bewusst macht 
und sich sagt: Das hat mit der Realität und dem Jetzt nichts zu tun. Das ist 
Vergangenheit. So kann man seine Haltung dazu ändern. Im Buch verändern 
sich deshalb auch die Steine. Man kann sie vom Rücken nehmen und damit 
etwas bauen – als Erinnerung, aber eben nur als Erinnerung und nicht als  
reales, existierendes Problem. Die Steine sind also noch da, aber sie haben  
eine andere Wirkung. 

Haben Sie eine persönliche Verbindung zu dem Thema Trauma? 
Ich habe selbst Erfahrung mit Traumata. Deshalb ist es auch zu einem  

Herzensprojekt geworden. Die Bildmotive sind jedoch ausschließlich durch  
das Lesen der Texte und die Recherche entstanden. Mit meinen persönlichen 
Erfahrungen haben sie nichts zu tun, da es sich in meinem Fall um frühkind-
liche oder vorgeburtliche Traumata handelte. Thematisch sind beide Bereiche 
zu weit voneinander entfernt, um tatsächlich Anregungen zu liefern. Auf-

Infos und Hilfe für Betroffene
• �Psychosoziales Netzwerk (PSN) am Standort
• �www.ptbs-hilfe.de: Infoseite der Bundeswehr  

zu PTBS mit anonymem Kontaktformular
• �Kostenlose anonyme Telefonhotline des  

Psychotraumazentrums: 0800 5887957
• �Die App „Coach PTBS“ bietet Informationen  

und Übungen zur Stressbewältigung

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

erp


u
nkt


 

  
  

24
 



grund meiner persönlichen Erfahrungen habe ich allerdings ein tieferes  
Verständnis für die medizinischen, aber auch alltäglichen Erfahrungen,  
die Traumatisierte oder Angehörige machen. 

Was würden Sie sich wünschen?
Ich finde es wichtig, dass Soldatinnen und Soldaten, die im Einsatz waren, 

gut betreut werden und nicht alleingelassen werden. Das Gleiche gilt für ihre 
Familien, die ja mitbetroffen sind. Und das sollte auch der Staat berücksich-
tigen. Der Krieg hört schließlich nicht auf, wenn man im Flieger nach Hause 
sitzt.�

Gras drüber wachsen  
lassen: Die Steine bleiben,  

aber sie verändern ihre  
Wirkung – so wie ein 

Trauma Teil der Lebens­
erfahrung bleibt

ASEM: ein Angebot der Seelsorge 
Das „Arbeitsfeld Seelsorge für unter Einsatz- und Dienstfolgen 
leidende Menschen / ASEM“ ist ein Angebot der Evangelischen 
Militärseelsorge. Es richtet sich an aktive und ehemalige 
Angehörige der Bundeswehr, die im Dienst körperliche oder 
seelische Verwundungen erlitten haben, deren Familien sowie 
Hinterbliebene. Angeboten werden Seminare und Auszeiten,  
in denen Menschen durch die Beratung von Experten lernen, 
mit dem Erlebten besser zurechtzukommen:  
www.tinyurl.com/zsbw-asem

S
CHW




ER
P

U
N

K
T 

  
  

25
 



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

er
p

u
n

k
t 

  
  

26
 

DIE GANZ 
GEWÖHNLICHE 

MAGIE DER 
LEIDBEWÄLTIGUNG

Resilienz, die Fähigkeit, sich an widrige Umstände anzupassen 
und Krisen zu überstehen, ist kein seltener Ausnahmezustand, 

sondern eher der Normalfall – und kann gefördert werden
Von Karl-Heinz Renner

D ie US-amerikanische 
Entwicklungspsycho-
login Emmy Werner 

startete 1955 auf Kauai (Hawaii) 
eine Studie mit allen 698 in die-
sem Jahr geborenen Kindern, 
die sie über mehr als drei Jahr-
zehnte hinweg regelmäßig un-
tersuchte (Werner, 1993). Etwa 
ein Drittel der Kohorte wurde 
aufgrund mehrfacher Belastun-
gen (Armut, Geburtskomplika-
tionen, Alkoholprobleme oder 
psychische Erkrankungen eines  
Elternteils) als Risikogruppe 

verschiedene Hobbys – trotz der  
Risiken und Belastungen! Im 
militärischen Kontext zeigen 
Studien, dass mehr als 70 % 
aller Soldaten nach Kriegs-
einsätzen ein normales Leben 
ohne psychische Beeinträch-
tigungen führen (Meichen-
baum, 2013). Warum ist das so?  
Warum gelingt es Menschen 
trotz ungünstiger Entwick-
lungsbedingungen oder poten-
ziell traumatisierender Erleb-
nisse, ein normales Leben zu 
führen und sich sogar positiv zu 

eingestuft. Von diesen „Risiko
kindern“ entwickelten rund 
zwei Drittel erwartungsgemäß 
bis zum 18. Lebensjahr deutli-
che Lern- und Verhaltensauf-
fälligkeiten und teilweise auch 
delinquentes Verhalten. Das üb-
rige Drittel zeigte jedoch keine 
derartigen Probleme; im Gegen-
teil: Diese Kinder wurden von 
ihren Eltern als lebhaft, neugie-
rig und unkompliziert beschrie-
ben; sie verfügten über gute 
Kommunikationsfähigkeiten, 
waren selbstständig und hatten  

entwickeln? Die Antwort darauf  
lautet: Resilienz – psychische 
Widerstandsfähigkeit.

Was ist Resilienz?
Der Begriff Resilienz stammt 
vom lateinischen resilire („zu-
rückspringen“ oder „abprallen“) 
und wurde ursprünglich in den 
Naturwissenschaften benutzt, 
um Materialien zu beschreiben, 
die nach Verformung wieder 
in ihren Ursprungszustand zu-
rückkehren. Resilienz ist spätes-
tens seit der COVID-19-Pande-

Deutschland in der Stressfalle

82 % der Menschen 
sehen sich gelegentlich großen  
Anspannungen und Belastun-
gen ausgesetzt

25 % der häufig  
Gestressten haben Angst
zustände deswegen

41 % davon stehen 
häufig oder sehr häufig unter 
hohem Druck

49 % aller Befragten 
geben an, der Stress habe in 
den vergangenen ein bis zwei 
Jahren zugenommen

Quelle: Forsa-Umfrage 
von 2025 unter rund 
2000 Menschen im Alter 
von 16 bis 70 Jahren



S
CHWERPUNKT











 

  
  

27
 

Nach der Rückkehr 
aus Afghanistan:  
Auch das soziale 

Netz ist wichtig für 
die Resilienz

mie in aller Munde und wird als 
Schlüsselkonzept nicht nur in 
der Psychologie, sondern auch 
in anderen Wissenschaften, in 
den Medien und in der Alltags-
sprache verwendet. Die Resi-
lienzforscherin Ann Masten  
(2025) konstatiert einen zu-
nehmend systemischen und 
globalen Blick auf Resilienz 
im Kontext von Klimawandel, 
Pandemien und großen gesell-
schaftlichen Umwälzungen. Er-
kenntnisse aus verschiedenen 
Feldern (Psychologie, Soziologie, 

Umweltwissenschaften u. a.)  
müssen vor diesem Hinter-
grund integriert werden, um 
die Resilienz ganzer Gemein-
schaften oder Systeme zu ver-
stehen und zu fördern. Resili-
enz bezieht sich also nicht nur 
auf Individuen, sondern auch 
auf Gruppen, Gemeinschaften, 
Organisationen, Institutionen, 
Staaten und ganze Staaten-
gemeinschaften. Diese syste-
mische Perspektive liegt auch 
dem Deutschen Aufbau- und 
Resilienzplan (DARP) und der 

erweiterten Resilienzstrategie  
der NATO (Enhanced Allied 
Resilience, siehe Link in der 
Fußleiste S. 31) zugrunde. Der 
vorliegende Beitrag fokussiert 
die psychologische Perspekti-
ve auf Resilienz, die allerdings 
ebenfalls nicht nur das einzel-
ne Individuum in den Blick 
nimmt.

Resilienz ist in der Psycho-
logie unterschiedlich definiert 
worden: Als personale Eigen-
schaft, als Outcome und als dy-
namischer Prozess; mittlerweile 

Wie gut ist Ihre innere Widerstandskraft?
Lassen Sie sich schnell aus der Bahn werfen? Verfolgen  
Sie Ihre Pläne? Sind Sie vielseitig interessiert? In einem 
Selbsttest des MDR lässt sich – zumindest oberflächlich –  
herausfinden, wie es um die eigene Resilienz bestellt ist:  
www.tinyurl.com/zsbw-resilienz-test



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

er
p

u
n

k
t 

  
  

28
 

hat sich die Prozessperspekti-
ve durchgesetzt. Demnach  
ist Resilienz der Prozess der ge-
lungenen Adaptation an Wid-
rigkeiten, Traumata, Bedro-
hungs- und Gefahrenlagen, 
oder auch an andere signifikan-
te Stressoren (APA, 2010). Diese  
Definition impliziert zwei 
Kernkriterien, die durch zwei 
Fragen illustriert werden kön-
nen (Masten, 2025): „War eine 
Person einer erheblichen Ge-
fährdung bzw. Belastung ausge-
setzt?“ Und: „Geht es der Person 
nach dieser Belastung (wieder) 
gut?“ Wenn beide Fragen mit 
Ja beantwortet werden kön-
nen, liegt Resilienz vor. Resi-

wird, spielen personenbezoge-
ne Schutz- und Risikofaktoren 
innerhalb dieses Prozesses, in 
Wechselwirkung mit überindi-
viduellen Bedingungen, den-
noch eine bedeutsame Rolle.  
Intelligenz, Extraversion und 
Gewissenhaftigkeit beispiels-
weise sind breite Persönlich-
keitsdimensionen, die mit  
resilienzfördernden kognitiven, 
emotionalen und motivationa-
len Fähigkeiten und Bewälti-
gungsstrategien einhergehen. 
Dazu zählen Fähigkeiten zur 
Selbstregulation (Impulse und 
Emotionen steuern, Aufmerk-
samkeit fokussieren können) 
und zum Problemlösen, aber 

lienz zeigt sich also im Nach-
hinein, in der erfolgreichen 
Bewältigung von Belastungen. 
Ob dieser dynamische Prozess 
der erfolgreichen Bewältigung 
gelingt, hängt vom systemi-
schen Zusammenwirken per-
sonaler, familialer und weiterer 
umweltbezogener Bedingungen 
ab, die als Schutz- oder Risiko-
faktoren wirken.

Schutz- und Risikofaktoren 
für Resilienz
Auch wenn Resilienz heute 
von den meisten Forschenden 
nicht mehr als individuelle Ei-
genschaft, sondern als dyna-
mischer Prozess untersucht 

Personen mit hoher Hardiness-Ausprägung 
interpretieren neue, potenziell belastende 

und bedrohliche Umweltbedingungen  
als kontrollierbare Herausforderungen,  
die sie engagiert und aktiv angehen.

auch Lernfähigkeit sowie ein 
aktiv-planender Bewältigungs-
stil anstelle von Passivität und 
Vermeidung. Die aktive Neu-
bewertung oder sogar positi-
ve Uminterpretation belasten-
der Ereignisse ermöglichen es, 
Stressoren einen neuen, weni-
ger überwältigenden Sinn zu ge-
ben (Wessa, 2025). Auch die Fä-
higkeit, soziale Unterstützung 
zu suchen und anzunehmen, 
ist hilfreich. Dagegen zählen 
Rumination und Katastrophi-
sieren (ständiges Grübeln bzw. 

„Wiederkäuen“ sowie übertrie-
ben negativ-verzerrende In-
terpretation eines belastenden 
Ereignisses) sowie Selbstbe-

„Wir müssen mit dem Battle-Mindset hochintensiven Gefechts
szenarien begegnen, diese durchstehen und verarbeiten.  
Die Resilienz als mentale Fähigkeit macht den Unterschied  

in der Durchsetzungsfähigkeit, unserem Durchhaltevermögen  
und somit unserer Leistungsfähigkeit;  

in Summe unserem Einsatzwert.“
Oberst Christian Nawrat

Perspektiven auf Resilienz und Einsatzbereit-
schaft in der Bundeswehr und der NATO: 
www.tinyurl.com/zsbw-resilienz-bw



S
CHWERPUNKT











 

  
  

29
 

In der eingangs skizzierten 
Studie von Emmy Werner stell-
te sich heraus, dass diejenigen 
Kinder, die sich trotz mehrfa-
cher Belastungen normal und 
positiv entwickelten, mindes-
tens eine verlässliche Bezugs-
person hatten. Solche sicheren 
Bindungen zu Eltern oder an-
deren vertrauenswürdigen Er-
wachsenen und unterstützen-
de Freundschaften bieten den 
Kindern emotionalen Rück-
halt und Modelle für Bewälti-
gung. Weitere soziale Schutz-
faktoren (Masten, 2025) sind 
Zugang zu Bildung und Ge-
meinschaften (z. B. Vereine, 
die positive Erfahrungen und 
Erfolgserlebnisse ermöglichen), 
Freundesnetzwerke, sichere 
Wohnumfelder und auch kul-
turelle Rituale und Werte. Zu 
Letzteren gehören insbesondere  
auch religiöse Praktiken und 
die Unterstützung durch eine 
Glaubensgemeinschaft. Religi-
on bietet einen Interpretations-
rahmen, eine Art „Grammatik“, 
mit der wir Leid und Heil in ein 
sinnhaftes Narrativ einbetten 
und verstehen können (vgl.  
Fischer et al., 2025). So berich-
ten religiöse Menschen, dass 
ihr Glaube ihnen in schweren 
Krisen Halt gegeben hat – etwa 
der Glaube daran, dass das Lei-
den einen Sinn hat oder dass 
eine höhere Macht ihnen Kraft 
gibt. Religionspsychologische 

schuldigung zu den eher dys-
funktionalen Bewältigungs-
strategien. Im militärischen 
Kontext hat sich das stress-
spezifische Merkmal Hardiness 
in vielen Studien als protekti-
ver personaler Faktor heraus-
gestellt (Bartone, 1999, Maddi, 
2007). Hardiness bedeutet nicht 
Hartherzigkeit oder Gefühllo-
sigkeit, sondern ist durch Chal-
lenge, Control und Commitment 
gekennzeichnet: Personen mit 
hoher Hardiness-Ausprägung 
interpretieren neue, potenzi-
ell belastende und bedrohliche 
Umweltbedingungen als kont-
rollierbare Herausforderungen, 
die sie engagiert und aktiv an-
gehen.

Gestärkt fürs Gefecht:  
Die indische Armee integriert Yoga 
in ihre Ausbildung, um körperliche 
Fitness, psychisches Wohlbefinden 

und das Stressmanagement  
zu verbessern und Disziplin und  

Belastbarkeit zu fördern

Das Leibniz-Institut für  
Resilienzforschung (LIR)  
erforscht, wie Menschen ihre  
psychische Gesundheit in stress-
reichen Lebenssituationen erhalten 
oder wiederherstellen können: 
www.lir-mainz.de



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

er
p

u
n

k
t 

  
  

30
 

Forschung zeigt, dass religiö-
ses Coping (z. B. Trost im Glau-
ben suchen, Vergebung, Hin-
gabe) helfen kann, Krisen und 
auch extreme Situationen (z. B. 
Kriegsgefangenschaft, Natur
katastrophen) zu bewälti-
gen (Pargament & Cummings, 
2010).

Wie kann man Resilienz 
fördern?
Resilienz ist kein extrem selte-
ner Ausnahmezustand, sondern  
eher der Normalfall, sofern be-
stimmte grundlegende Schutz-
faktoren gegeben sind. Des-
halb hat Ann Masten (2025) 
Resilienz als Ordinary Magic  
bezeichnet. Der Schlüssel für 
den „alltäglichen Zauber er-
folgreicher Bewältigung“ liegt 
in der Tat darin, „normale“ 
Schutzmechanismen im ge-
samten Lebenslauf, besonders 
aber bei Kindern zu schützen,  
wiederherzustellen oder zu stär-
ken – das heißt, z. B. Grundbe-
dürfnisse zu sichern, supporti-
ve Beziehungen zu ermöglichen 
sowie Bildung und Teilhabe zu 
gewährleisten. Unter hohem 
Stress neigen wir mitunter zu 

Widerstandsfähigkeit und unser 
Wohlbefinden steigern. Zu sol-
chen Daily Uplifts können z. B. der  
tägliche Spaziergang (mit dem 
Hund), die bewusst genossene 
Tasse Kaffee am Morgen oder 
auch ein minutenlanger Blick 
in die Berge (ein Uplift für den 
Autor dieses Beitrags) zählen. 
Ressourcen sind persönlich und 
individuell; was für den einen 
eine Ressource ist, bringt für 
die andere nichts und ist viel-
leicht sogar eine zusätzliche 
Belastung. Deshalb ist es wich-

tig, seine eigenen persönlichen  
Ressourcen herauszufinden, 
wiederzuentdecken und zu 
pflegen. Was tut mir gut? Was 
gibt mir Kraft? Welche Aktivi-
täten und Begegnungen haben 
mir in der Vergangenheit Kraft 
gegeben, die ich vergessen habe, 
aber vielleicht wieder aktivie-
ren kann?

Resilienz im Sinne des all-
täglichen Zaubers erfolgrei-
cher Bewältigung kann auch 
systematisch durch Trainings-
maßnahmen gefördert wer-

einem ungesunden Lebensstil, 
das heißt, zu mehr Alkohol und 
Nikotin, weniger Bewegung 
und Schlaf, zu viel (ungesun-
dem) oder zu wenig Essen. Ge-
rade in belastenden Zeiten ist es 
aber besonders wichtig, auf sich 
zu achten, sich ausreichend zu 
bewegen und zu schlafen, in die 
Sonne zu gehen und gesund zu 
essen, um zu regenerieren und 
Kräfte zu sammeln.

Resilienz kann gestärkt wer-
den, indem wir uns unsere ei-
genen Ressourcen, d. h. Stärken 
und Kraftquellen, bewusst ma-
chen und nutzen. Ressourcen 
können Persönlichkeitsmerk-
male sein, z. B. Optimismus 
oder bestimmte Kompeten-
zen in Bereichen wie Sport 
oder Musik. Aber auch soziale,  
materielle und ideelle Ressour-
cen sind wichtig, um unter Be-
lastungen widerstandsfähig 
zu bleiben, d. h. Familie und 
Freunde, eine schöne Woh-
nung oder ein sinnhafter, er-
füllender Beruf sind Ressour-
cen. Nicht zuletzt können auch 
ein strukturierter Alltag und 
kleine positive Rituale, soge-
nannte Daily Uplifts, unsere 

Prof. Dr. Karl-Heinz Renner  
ist Inhaber der Professur für Persönlich-

keitspsychologie und Psychologische 
Diagnostik und Vizepräsident für Lehre 

und Stakeholder-Beziehungen an der 
Universität der Bundeswehr München.

Deutscher Aufbau- und Resilienzplan (DARP)
Deutschland hat 2020 einen Aufbau- und Resilienzplan  
entwickelt, um die Zukunft des Landes sicherzustellen.  
Er umfasst sechs Schwerpunkte:

Klimapolitik und  
Energiewende

Digitalisierung  
der Wirtschaft und 

Infrastruktur

Digitalisierung der 
Bildung



S
CHWERPUNKT











 

  
  

31
 

den, in denen Strategien zur 
Stressbewältigung vermittelt 
werden. Um die physiologi-
sche Übererregung loszuwer-
den, die mit Stressbelastungen 
einhergeht, helfen Bewegung 
und spezifische Entspannungs-
techniken, z. B. Achtsamkeits-
meditationen, zu denen Audio- 
Instruktionen auch frei im In-
ternet verfügbar sind (z. B. www. 
tinyurl.com/zsbw-achtsamkeit).  
Um Resilienz angesichts der 
potenziell traumatisierenden 
Belastungen im militärischen 
Kontext zu fördern, sind spe-
zifische Trainingsprogramme 
entwickelt worden (z. B. das 

Feldgottesdienst in Münster: 
Glaube hilft bei der 

 Stärkung der körperlichen  
und geistigen  

Widerstandskraft

Master Resilience Training, 
Griffith & West, 2013). Jeder 
Soldat und jede Soldatin weiß, 
dass er bzw. sie sich durch re-
gelmäßiges Training physisch 
fit halten muss. Dasselbe gilt 
auch für die psychische Fit-
ness, die durch regelmäßiges 
Einüben von Techniken zur 
Stressreduktion (z. B. Entspan-
nungs- und Atemtechniken, 
Umstrukturierung von dys-
funktionalen Gedanken und 
positive Selbstinstruktionen, 
Visualisierungstechniken zur 
Selbstmotivierung) gestärkt –  
und damit auch Resilienz geför-
dert – werden kann.�

Weiterführende Informationen:  
www.tinyurl.com/zsbw-darp

Auch das an beiden Universitäten der Bundeswehr 
etablierte Digitalisierungs- und Technologiezentrum 
ist Teil des DARP: www.dtecbw.de

Stärkung der  
sozialen Teilhabe

Stärkung eines  
pandemieresilienten 
Gesundheitssystems

Moderne öffentliche Ver-
waltung und Abbau von 
Investitionshemmnissen

Literatur zum Thema
 �American Psychological Association. (APA, 
2010). The road to resilience. Washington, 
DC: American Psychological Association.
 �Bartone, P. T. (1999). Hardiness protects 
against war-related stress in Army Reserve 
forces. Consulting Psychology Journal: Practice 
and Research, 51(2), 72–82. www.tinyurl.com/
zsbw-hardiness
 �Fischer, M.-M., Lautenbacher, S., Rittner, H., 
Simojoki, H., Wabel, T., & Weider, J. (2025). 
Schmerz und Resilienz – eine gemeinsame 
Einübung in interdisziplinäres Sehen.  
In J. Weider, M.-M. Fischer, S. Lautenbacher  
& T. Wabel (Hrsg.), Schmerz und Resilienz: 
Interdisziplinäre Diskurse zwischen geistes- und 
naturwissenschaftlicher Perspektive (S. 1–30). 
Wiesbaden: Springer.
 �Griffith, J., & West, C. (2013). Master resilience 
training and its relationship to individual 
well-being and stress buffering among army 
national guard soldiers. The Journal of 
Behavioral Health Services & Research,  
40(2), 140–155. www.tinyurl.com/zsbw-griffith

 �Maddi, S. R. (2007). Relevance of hardiness 
assessment and training to the military context. 
Military Psychology, 19(1), 61–70. 
 �Masten, A. S. (2025). Ordinary Magic: 
Resilience in Development (2nd ed.). New York: 
Guilford Press.
 �Meichenbaum, D. (2013). Ways to bolster 
resilience across the deployment cycle.  
In B. A. Moore & J. E. Barnett (Eds.), Military 
psychologists’ desk reference (pp. 325–328). 
New York, NY: Oxford University Press.

 �Pargament, K. I., & Cummings, J. (2010). 
Anchored by faith: Religion as a resilience 
factor. In J. W. Reich, A. J. Zautra, & J. S. 
Hall (Eds.), Handbook of adult resilience  
(pp. 193–210). The Guilford Press.
 �Werner, E. E. (1993). Risk, resilience, and 
recovery: Perspectives from the Kauai 
Longitudinal Study. Development and  
Psychopathology, 5(4), 503–515. 
 �Wessa, M. (2025). Resilienz – Was ist das? 
Konzeptualisierung und Forschungsstand. 
In J. Weider et al. (Hrsg.), Schmerz und 
Resilienz (S. 31–56). Wiesbaden: Springer.



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

er
p

u
n

k
t 

  
  

32
 

MITGEFÜHL HILFT,  
MITLEID NICHT

Erfahrungen und Gedanken zur Begegnung  
mit Leid in der Klinik

Von Michael Kröner

V ielleicht lag es an unserem Verhältnis zueinander, das 
schon etwas Freundschaftliches an sich hatte, dass bei ihr 
damals die Tränen geflossen sind – bei der jungen Ärztin, 

die meiner Frau nach der Operation die Nachricht überbracht hat, 
dass sie an einem unheilbaren Krebs erkrankt sei.“ So erzählte es 
ein Hinterbliebener, der seine Frau über Jahre hinweg durch die 
Krankheit begleitete. Er hat erlaubt, seine Worte hier weiterzuge-
ben. „Diese Tränen“, fügte er hinzu, „haben die Krankheit in all 
den folgenden Überlebenskampfjahren noch schwerer gemacht, 
als sie ohnehin war. Sie wirkten wie ein Verstärker der Bedauer-
lichkeit. Selbst in therapiefreien Zeiten kam die Erinnerung daran 
hoch: dass es so schlimm um sie bestellt war, dass selbst die sonst 
so starke Ärztin weinen hat müssen.“

Die Erfahrung dieses Witwers geht in dieselbe Richtung wie 
die Worte einer krebskranken Frau, die palliativ behandelt wurde. 
Sie sagte zu ihren Freunden: „Was ich ganz gewiss nicht brauche, 
ist Mitleid! Mitgefühl – ja, das wünsche ich mir. Aber bitte macht 
meinen Schmerz nicht zu eurem Schmerz. Gebt mir lieber Anteil 
an eurer Kraft.“ Solche Stimmen sind keine Einzelmeinungen. Sie 
stellen die Redewendung zumindest infrage, dass geteiltes Leid hal-
bes Leid sei. Denn manchmal, so scheint es, kann gerade bedau-
ernde, mitleidende Zuwendung das eigene Leid sogar verstärken.
Wenn wir als Leid das bezeichnen, was körperliche oder seelisch-

geistige Schmerzen auslöst –  
Krankheiten, Verletzungen, 
Verlustängste, Demütigun-
gen oder Misshandlungen –,  
dann stellt sich die Frage: Was 
wünschen wir uns, wenn wir 
selbst betroffen sind? Und: Wie 
gehen wir damit um, wenn an-
dere leiden?

Wenn ein „Das wird schon 
wieder“ einfach nicht passt
Die menschlichste aller Hoff-
nungen zielt wohl darauf ab, 
dass doch alles wieder gut wer-
den soll. Wir wollen uns und 
andere aufrichten, indem wir 
die Zukunft – so gut es geht –  
schöndenken oder schönreden: 

„Kopf hoch! Das wird schon! 
Du schaffst das!“ Und in der 
Tat: Zuspruch, wenn er be-
gründet und ehrlich ist, kann 

Mut schenken und Kraft frei
setzen. Auch die Erinnerung an 
Ressourcen, die ja oft da sind, 
auch wenn sie bisweilen von 
Schmerz oder Angst und Sorge 
verdeckt sind, kann durchaus 
aufbauend wirken.

Problematisch wird es aller-
dings dort, wo positive Worte 
und Vertröstungen die Reali-
täten verdrängen. Man muss 
nur an einen jungen Menschen 
denken, der nach einem Unfall 
sein Leben lang mit einem 
künstlichen Darmausgang le-
ben muss. Ein „Das wird schon 
wieder“ klingt da nicht nur 
hohl, sondern es passt einfach 
nicht. Noch schlimmer wird es, 
wenn sich Hilflosigkeit in Mit-
leid verwandelt – denn geteiltes 
Leid im Sinne von mit-gelitte-
nem Leid ist eben nicht hal-

Was ist wichtig, um glücklich zu sein?

Gesundheit

Eine gute Partnerschaft

Eine intakte Familie

Ausreichend Geld

Ein schönes Zuhause

Spaß und Freude im Leben

Freiheit

Freunde

Wenig Stress

Kinder

Quelle: Repräsentative Umfrage 
unter erwachsenen Personen,  
Mehrfachnennungen möglich,  
Sinus-Institut / YouGov, 2024

50 18

30 17

27 15

26 11

23 11



S
CHWERPUNKT











 

  
  

33
 

bes, sondern vielmehr doppel
tes Leid.

Der österreichische Psychi-
ater Viktor Frankl hat betont: 
Auch wenn bestimmte Um-
stände von uns nicht geändert 
werden können, so haben wir 
als Menschen doch die Frei-
heit, unsere Haltung und unser  
Verhalten innerhalb dieser Um-
stände zu bestimmen und zu 
gestalten. In der Begegnung mit 
Leid bedeutet das: Wir können 
nicht nur empathisch, sondern 
auch kreativ darauf reagieren.

Ich erinnere mich an einen  
Soldaten, der nach schwers-
ten seelischen Einsatzschäden  
in unserer Klinik behandelt wur-
de. Als Sprecher einer Gruppe  
von Kameraden kam er auf 
mich zu: „Pfarrer, mit unseren 
gesunden Kameraden macht ihr 

Den Schmerz lindern,  
der Verstorbenen 

gedenken: Michael Kröner 
am Bett eines Patienten 
und in der Klinikkapelle  
im Bundeswehrkranken-

haus Ulm

Geteiltes Leid ist halbes Leid?
Ja und nein. Drei Psychologen von der Yale University 
kommen in „Psychological Science“ zu einem gegenteiligen 
Ergebnis: Geteiltes Leid ist doppeltes Leid. Denn Erlebnisse 
werden intensiver empfunden, wenn sie gemeinsam erlebt 
werden – ob positiv oder negativ. Allerdings bezogen sich 
die Psychologen dabei ausdrücklich nur auf Erfahrungen, 
die Menschen zwar gemeinsam machen, über die sie sich 
jedoch nicht austauschen – oder sich gegenseitig nicht Trost 
spenden: www.tinyurl.com/geteiltes-leid (PDF)



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

er
p

u
n

k
t 

  
  

34
 

Militärpfarrer Michael Kröner ist seit 2017 verantwortlicher 
Seelsorger auf der Militärpfarrstelle Ulm II, die die Soldaten der  
Rommel-Kaserne in Dornstadt sowie neben den Soldaten und  
Zivilbeschäftigten im Bundeswehrkrankenhaus Ulm auch dessen 
täglich rund drei- bis vierhundert Patienten betreut. Er ist 63 Jahre 
alt, verwitwet und in neuer Partnerschaft lebend und war von  
2008 bis 2017 stellvertretender Leiter der Notfallseelsorge im  
Landkreis Göppingen sowie Vorsitzender des ambulanten  
Hospizdienstes in Göppingen.

„ABER BITTE MACHT 
MEINEN SCHMERZ 
NICHT ZU EUREM 
SCHMERZ. GEBT  

MIR LIEBER ANTEIL  
AN EURER KRAFT.“

Krebskranke Frau, die palliativ behandelt wurde

Diese Sätze würden Schwerkranke gern hören
„Kopf hoch! Das wird schon wieder!“ – die meisten gut ge-
meinten Genesungswünsche gehen Patienten gehörig auf die 
Nerven. Das „SZ-Magazin“ hat Kranke gefragt, was sie lieber 
hören würden: www.tinyurl.com/kopf-hoch



S
CHWERPUNKT











 

  
  

35
 

von der Militärseelsorge ja Rüstzeiten. Aber wir passen da mit 
dem, was wir mit uns herumtragen, nicht mehr rein. Wir sind 
nur bedingt gemeinschaftsfähig, haben ‚besondere‘ Bedürfnisse.  
Aber uns – und vor allem unseren Familien – täten gemeinsame 
Auszeiten trotzdem gut. Kannst du nicht etwas für uns entwi-
ckeln?“ Wir haben damals Möglichkeiten gefunden, ein solches 
Angebot aufzubauen. Einige nahmen mehrfach daran teil, und in-
zwischen konnten einige der Betroffenen sogar wieder den Schritt 
wagen, an ganz regulären Rüstzeiten teilzunehmen.

Gesucht: Freunde mit Mut und Fantasie
Schon das Neue Testament erzählt von einem Gelähmten, den 
vier Kameraden auf einer Bahre zu Jesus tragen. Weil sie durch 
die Menschenmenge nicht hindurchkommen, klettern sie auf ein 
Dach, reißen es auf und lassen ihn hinab. Es braucht Mut und 
Fantasie, einen solchen Weg zu gehen. Aber wer wünschte sich 
nicht solche Freunde? Mut ist dazu tatsächlich nötig. Denn Leid 
macht Angst. Viele Krebskranke und auch traumatisierte Ein-
satzgeschädigte berichten immer wieder davon, wie Bekannte 
auf der Straße die Seite wechseln oder wegschauen. Nicht, weil 
sie die Betroffenen aus Angst vor deren Krankheiten wie Aussät-
zige meiden würden, sondern weil sie unsicher sind. Aus Angst, 
etwas Falsches zu sagen, sagen sie lieber gar nichts. Dabei könnte 
es so einfach sein: „Ich kann mir deine Situation nur schwer vor-
stellen. Wenn ich falsch damit umgehe, sag es mir bitte.“ Solche 
Worte sind ehrlich – und sie öffnen einen Raum für Begegnung.

Der Religionsphilosoph 
Martin Buber übersetzte den 
Gottesnamen, der Mose am Si-
nai offenbart wurde, mit: „Ich 
bin der, der da ist.“ Bis heute  
erfahren nicht nur leidtra-
gende Menschen diese Zusage, 
wenn andere ihnen zur Seite  
stehen. Nicht mit großen Reden,  
sondern mit echtem Dasein.  
Und manchmal eben, wie 
schon erwähnt, mit einer  
Kreativität, die – ganz ihrem  
Wortsinn entsprechend – schöp-
ferisch wirkt: Noch mitten im 
Schweren irgendwie doch etwas  
Lebendiges, Lebensbejahen-
des hervorbringend: Sei es wie  
im biblischen Bild von den Ka-
meraden, die den Gelähmten 
tragen. Oder sei es im Alltag 
einer heutigen Klinik, wo ein 

Krankenpfleger einer schwer 
kranken Wintersportlerin im 
Palliativzimmer in der großen 
Taufschale der Seelsorge einen 
metergroßen Schneemann baut, 
damit sie noch einmal den 
Schnee fühlen kann.

Menschen, die den Mut dazu 
haben, in solcher Weise Mo-
mente und Zeiten von Leid mit 
andern zu teilen, halbieren das 
Leid nicht. Sie nehmen es ernst 
als das, was es ist. Aber sie las-
sen nicht zu, dass es auf die Lie-
be zum Leben destruktiv wirkt. 
Sie verwandeln Stunden des 
Leids in Momente, in denen das 
Leben – trotz allem – lebenswert 
bleibt.�



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

er
p

u
n

k
t 

  
  

36
 

EIN HEITERER ORT  
ZUM STERBEN

Am Ende wird mehr gelebt als gelitten:  
Besuch in einem Hospiz in Leipzig

Von Dorothea Heintze

W oran denkt er wohl gerade, wie er da am Geländer 
steht und nach unten blickt? An die Sandkiste mit 
Spielzeug, die herumliegenden Dreiräder und das 

Fußballtor?
Denkt er an seine eigene Kindheit? Oder an das eigene Ende, 

das immer näher rückt?
Schmal und zart ist er, der Georg Herrmann. 84 Jahre alt, fast 

durchsichtig seine Haut. Seine tief liegenden Augenhöhlen kün-
den vom nahen Tod, und doch blicken seine Augen lebhaft um 
sich. Schick sieht er aus in seiner strahlend blauen Trainingsjacke, 
wie er vorsichtig am Arm von Schwester Judit Raupach über die 
große Terrasse geht, die Blumen in den Hochbeeten bewundert 
und runterschaut auf die Kita, in der die Kinder gerade Mittags-
pause machen. Sein Leben lang, so wird er später erzählen, war er 
fleißig, liebte seinen Job bei der DDR-Reichsbahn. Immer gesund 
war er und hat seine Mutter bis zu deren Tod im eigenen Häus-
chen in Eilenburg, vor den Toren Leipzigs, gepflegt. Und dann auf 
einmal die Ohnmacht im Garten, Krankenhaus und nun Hospiz. 
Das Herz, es macht nicht mehr mit. Terminale Herzinsuffizienz. 
Noch jetzt, im Hospiz, wundert sich Herrmann darüber, wie es 
so weit kommen konnte.

Hospize sind vermeintlich stille Orte, wo Menschen hinkom-
men, die bald sterben; wo Angehörige Abschied von ihnen neh-
men. Sind sie deshalb auch immer traurige Orte? Die Antwort von 

Pionierin der Palliativmedizin
Die Ärztin, Krankenschwester und Sozialarbeiterin Cicely 
Saunders (1918 – 2005) gründete im Jahr 1967 bei London 
das weltweit erste stationäre Hospiz. Sie machte es sich  
zur Aufgabe, das Leid sterbender Krebspatienten zu lindern, 
und forschte zu Schmerztherapien. Dabei prägte sie den  
Begriff Total Pain, der nicht nur physische Schmerzen, 
sondern auch psychisches, soziales und spirituelles Leiden 
umfasst.



S
CHWERPUNKT











 

  
  

37
 

Schwester Judit: ein schallendes Lachen. „Nirgendwo“, so erzählt 
sie, werde so viel gelacht wie hier. Gerade im Angesicht des Todes:  

„Die Menschen hier wissen ganz genau, dass wirklich jeder  
Moment zählt“, sagt sie. Seit über 30 Jahren beschäftigt sich 
die gelernte Krankenschwester hauptberuflich mit der letzten 
Lebensphase. Sie ist Jahrgang 1971 und erinnert sich gut an die Zeit, 
als Sterben und Tod in der DDR wie auch in der BRD in den 1990er  
Jahren noch Tabuthemen waren.

Viel Dankbarkeit für kleine Dinge
Heute ist das anders, „Gott sei Dank“, sagt sie. Die Arbeit im Hospi-
zium Leipzig erfüllt sie voll und ganz. Auch wenn sie längst eine 
leitende Position hat, lässt sie sich immer noch für Nachtschichten 
eintragen. Die Nähe zu Menschen, die das eigene Lebensende so 
klar vor Augen haben, ist für sie etwas ganz Besonderes: „Ich erlebe  
so viel Dankbarkeit, nur weil ich jemandem die Füße massiere.“ 
Regelmäßig organisiert sie Team-Abende, auch mit Ehemaligen. 

Überall im Hospizium 
Leipzig gibt es Blumen, 

auf der Terrasse, an 
den Wänden. Die 
freundliche Umge-
bung macht Georg 
Herrmann glücklich. 

Gerade, weil er weiß, 
dass er nicht mehr 
lange leben wird 

„Es geht nicht darum, dem Leben mehr Tage zu geben,  
sondern den Tagen mehr Leben.“

Cicely Saunders



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

er
p

u
n

k
t 

  
  

38
 

Gemeinsam basteln sie Dekorationen für die Zimmer und reden 
über Verstorbene, die ihnen ans Herz gewachsen sind.

Ja, das sei auch traurig, der Tod sei immer präsent. Aber eigent-
lich, so Judit, sei das Hospiz der Ort, an dem vor allem das Leben 
gefeiert werde. Und das kann sehr oft nur noch sehr kurz andau-
ern. Im Durchschnitt leben die Bewohner hier noch 36 Tage; dann 
sterben sie. Georg Herrmann ist schon seit über einem Monat da. 
Wie viel Zeit bleibt ihm noch? Er erzählt aus seinem Leben. Wie 
er auf den Rangierbahnhöfen rund um Leipzig die Züge verteilt 
hat. Wie beliebt er im Dorf war: „Wenn es nicht weitergeht, dann 
fragt den Georg Herrmann“, weiß er von sich zu berichten. So 
eingespannt war er, dass keine Zeit für eine Frau, eigene Kinder 
blieb. Heute kommen die Neffen und Nichten mit ihren Kindern 
ins Hospiz. Darauf freut er sich. Unten in der Kita kommen die 
Kinder an diesem warmen Augusttag aus der Mittagspause zurück. 
Die Ruhe wird vom Lärm herumtobender Kinder unterbrochen. 
„Ist das nicht wunderbar?“, sagt Georg Herrmann. „Da unten geht 
das Leben weiter.“

Besuch aus der Kita
Hospiz und Kita in einem Gebäude, das gehört zum Grundkonzept 
im Hospizium Leipzig. Die Advena-Muttergesellschaft betreibt 
noch zwei weitere Hospize in Wiesbaden und Hadamar. Finanziert 

werden die Hospize zu 95 Prozent über die Krankenkassen, die 
übrigen fünf Prozent müssen durch Spenden eingeworben wer-
den. Keine leichte Aufgabe in Leipzig, berichtet Schwester Judit.

Alle drei Wochen gibt es ein Treffen von oben und unten – 
zum Besuchscafé. Im großen Aufenthaltsraum mit den Türen 
zur Terrasse ist dann eine Kaffeetafel gedeckt. Und alle, die noch 
einigermaßen sitzen und essen können, sind dabei. Von unten 
kommen zwei bis drei Kinder dazu, die nach ihrer Position auf 
der Warteliste ausgewählt werden. Immer wollen mehr Kinder 
mitkommen, als möglich ist.

Dass die Treffen bei den Kindern so beliebt sind, weiß Schwes-
ter Judit, liege nicht nur an dem leckeren Kuchen und der Spiel-
ecke mit Gummi-Dinos und Duplo-Steinen, sondern auch am en-
gen Kontakt der Kinder zu den Bewohnerinnen und Bewohnern. 
Viele Kinder haben im Alltag kaum noch Kontakt zu alten Men-
schen, die Großeltern leben oft weit weg. Hier lernen sie Krankheit 
und Alter kennen, von allen Seiten. Einige der Bewohner können 
nicht mehr sprechen und kaum noch alleine essen. Andere kom-
men mit runter auf den Spielplatz. Legendär im Hospiz ist die über 

Dorothea Heintze 
ist freie Journalistin  

in Hamburg.

Keine Zeit für Fremdeln: 
Schwester Judit Raupach mit  

Georg Herrmann auf der Terrasse 
des Hospizes

Den Tod enttabuisieren 
und das Lebensende bewusst  
gestalten – diesem Ziel  
verschrieb sich die Ärztin und 
Psychiaterin Elisabeth Kübler-
Ross. In ihrem einflussreichen 
Buch „Interviews mit Sterben-
den“ von 1969 (deutsch 1971) 

beschreibt sie fünf Sterbepha-
sen: die Hoffnung auf Irrtum, 
die Frage nach dem Warum, 
der Wunsch nach Aufschub, 
die Trauer um vergebene  
Chancen und die Abkopplung 
von der Umwelt.



S
CHWERPUNKT











 

  
  

39
 

90-jährige Dame im Rollstuhl, die unten im Garten mit den Kids 
Fußball „spielte“, soweit es eben noch ging. Eine Riesengaudi für 
alle, erinnert sich Schwester Judit.

An diesem Tag im August bleibt es ruhig oben auf der Terras-
se, Schwester Judit und Georg Herrmann unterhalten sich. Beide 
verstehen sich gut, obwohl sie sich erst wenige Wochen kennen. 
Für Fremdeln ist hier keine Zeit.

Manchmal gibt es Überraschungen
Was würde geschehen, wenn sich eine Bewohnerin oder ein Be-
wohner aktive Sterbehilfe wünschen würde? Das, sagt Schwester 
Judit, sei hier nicht möglich: „Wir wissen ja, dass wir das Sterben 
durch Medikamente viel besser als früher begleiten können.“ Es 
sei schrecklich, wenn junge Menschen ihre Familien, oft auch 
Kinder, zurücklassen müssten. Aber zumindest müssten sie keine 
Schmerzen haben und so wenig wie möglich leiden. Genau das, so 
Schwester Judit, sei das Kernziel der Palliativmedizin.

Und hin und wieder gibt es Überraschungen. Menschen geht es 
dank der Versorgung im Hospiz auf einmal besser. Sie gewinnen 

Leben und Lachen:  
Die Kinder aus der Kita  

im Erdgeschoss kommen gerne  
auf einen Besuch vorbei 

wieder an Kraft, können nach Hause zurück, und dann dort in der 
vertrauten Umgebung sterben. In solchen Fällen kümmert sich ein 
großes Netzwerk, zu dem auch ein ambulanter Palliativdienst der 
Advena-Gruppe gehört, um eine gute letzte Versorgung zu Hause.

Auch Georg Herrmann ging es anfangs viel schlechter, er konnte 
kaum allein essen. Mittlerweile schafft er es mit dem Rollator bis 
auf die Terrasse und wieder zurück.

Manchmal schieben sie das Bett eines sterbenden Menschen 
dorthin, für einen letzten Blick in den Himmel. Dass die Miete-
rinnen und Mieter der umliegenden Häuser oder der Etagen über 
dem Hospiz das alles mitbekommen, gehört hier zum offenen Um-
gang mit dem Sterben.

Zum Abschied möchte Herrmann der Fotografin und der 
Reporterin die Hand schütteln. Aber dafür reicht seine Kraft nun 
nicht mehr, erschöpft sinkt er zurück ins Bett. Wenn dieser Text  
erscheint, wird Georg Herrmann vermutlich nicht mehr leben. Das 
ist ihm klar, es macht ihn traurig – aber er weiß, dass er es nicht 
mehr ändern kann.�

Gegen die Hilflosigkeit
Sogenannte Letzte-Hilfe-Kurse richten sich an alle, die lernen 
möchten, wie man Sterbende begleitet. Behandelt werden dabei 
Themen wie Vorsorge, Linderung von Leiden und Abschiednehmen. 
Ziel ist es, Ängste abzubauen und mehr Sicherheit im Umgang mit 
dem Tod zu gewinnen. Die Kurse werden bundesweit angeboten: 
www.letztehilfe.info/kurse



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

er
p

u
n

k
t 

  
  

40
 

WENN ALLES LEIDEN IST, 
IST NICHTS LEID

Weil erlittenes Leid Respekt und Anerkennung bringt,  
kann ein Überbietungswettbewerb entstehen,  

der lebensundienlich ist
Von Ulrike Peisker

S prichwörter komprimieren be-
kanntermaßen gesellschaftlichen  
Erfahrungen abgetrotzte und ver-

allgemeinerte Lebensweisheiten und bie-
ten so hermeneutische Mittel, um jeweils 
individuelle Erfahrungen vor dem Hinter-
grund kollektiver Erfahrungen einzuord-
nen. Eine dieser Lebensweisheiten ist die 
Einsicht: „Geteiltes Leid ist halbes Leid.“ In 
der Wendung bündelt sich die scheinbar 
immer wieder gemachte Erfahrung, Er-
leichterung oder Trost dadurch zu verspü-
ren, negative Erfahrungen mit anderen zu 
teilen. Gleichzeitig lässt sich auch das Ge-
genteil beobachten: Leid miteinander zu 
teilen, kann auch dazu führen, geradezu 
im eigenen Leid zu schwelgen und einander 
im Leiden überbieten zu wollen. Mitunter 
entsteht der Eindruck eines Wettbewerbs 
des Leidens, bei dem die Frage verhandelt 
wird, wer wen in Qualität oder Quantität 
des Leidens zu übertrumpfen vermag.

Ob diese Beobachtung eine exklusive 
Gegenwartsdiagnose widerspiegelt oder 
nichts Neues unter der Sonne ist und in 

jeder Gegenwart gestellt werden kann, sei 
dahingestellt. Einigermaßen offensichtlich 
dürfte jedoch sein, dass zu leiden zumin-
dest in einigen Zusammenhängen als sozi-
ales Kapital fungiert. Der Philosoph Robert 
Pfaller spricht in seinem Buch „Erwach
senensprache“ von unserer Gesellschaft 
als einer „Opfergesellschaft“, in der sozi-
aler Status daran geknüpft ist, sich in der 
ein oder anderen Weise als Opfer zu verste-
hen, das heißt als jemand, der unter etwas  
oder jemandem gelitten hat oder leidet, und 
vor allem daran, auch von anderen als ein 
solches Opfer wahrgenommen zu werden. 

Basiert die Achtung von Personen jedoch 
wesentlich auf der Achtung gegenüber 
dem Leiden der Person und ihrem Opfer-
sein, das heißt, ist es wesentlich das Lei-
den einer Person, das ihr den Respekt ihrer 
Mitmenschen garantiert, droht die Kate-
gorie des Leidens und des Opferseins im 
Dienste einer „Leidensbonität“ ausgeweitet 
und infolgedessen ausgehöhlt zu werden. 
Überspitzt: Wenn man zeigen können muss, 
selbst Leidende:r zu sein, um Anerken-
nung zu erfahren, muss immer mehr zur  
Quelle potenziellen Leidens werden, um 
den Bedarf der sozialen Ressource „Leid“ zu  

Dr. Ulrike Peisker  
ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Seminar  
für Systematische Theologie und Sozialethik  
an der Evangelisch-Theologischen Fakultät  
der Johannes Gutenberg-Universität Mainz.

Schamvolle Lust
Abnehmprogramme, Flugscham, Eisbaden: Sind Verzicht  
und Selbstkasteiung Ausdruck eines neuen Hedonismus? 
Darüber spricht die Philosophin Barbara Bleisch mit Robert 
Pfaller in der SRF-Sendung „Sternstunde Philosophie“: 
www.tinyurl.com/zsbw-scham



S
CHWERPUNKT











 

  
  

41
 

decken. Dieser Weg würde sich allerdings 
selbst ad absurdum führen. Wo schier alles 
zur möglichen Leidensquelle wird, kann 
nichts mehr spezifisch als Leid identifiziert 
werden.

Immer mehr Leid wird identifiziert, 
immer weniger akzeptiert
Hinzu kommt eine weitere Schwierigkeit, 
auf die der Philosoph Byung-Chul Han in 

Wolf im Schafspelz: 
2019 sorgte ein  

rassistischer Angriff 
auf den Schauspieler 

Jussie Smollett für  
Aufsehen. Später 
stellte sich heraus:  

Er hatte den Angriff 
 inszeniert, um 

bekannter zu werden

seinem Essay „Palliativgesellschaft“ hin-
weist. Han schildert dort die Beobachtung, 
dass einerseits eine Ausweitung dessen, 
was als Quelle von Leid und Schmerz gilt, 
stattfindet, gleichzeitig aber immer we-
niger Bereitschaft dazu besteht, Leid und 
Schmerz zu ertragen. Wo der Bereich des-
sen, was Leiden hervorrufen kann, je-
doch immer weiter gesteckt wird und die 
Bereitschaft, Schmerz und Leid zu ertra-
gen, zunehmend schwindet, verspielt man 
sich jedweden Handlungsspielraum. Wo in  
einem gewissen Maße zu leiden nicht als 
Teil der „Allgemeinen Geschäftsbedingun-
gen“ des Lebens akzeptiert wird, muss ein 
Leben voller überall entdeckter potenziel-
ler Leidensquellen die Entfaltungsfreiheit 
eines Menschen einschränken.

Worum geht es also, wenn man einen 
inflationären Gebrauch des Leidensbegriffs 
infrage stellt? Das Anliegen, einen solchen 
Gebrauch zu überdenken, ist nicht in erster 
Linie als ein moralischer Appell zu verste-
hen – auch wenn sich derlei Forderungen 
wohl nie ganz frei machen können von ei-
nem moralischen Impetus. Es geht jeden-
falls nicht darum zu bestimmen, woran 
man nun leiden darf und woran nicht, was 
man zu ertragen hat und worunter man da-
gegen zu Recht angeben dürfte zu leiden. 
Was ein Mensch als Leid erfährt, ist nicht 
durch andere normierbar. Aus den genann-
ten Gründen könnte ein sehr weiter Lei-
densbegriff jedoch lebensundienlich sein. 
Möglicherweise bietet es sich schlicht um 
der eigenen Freiheit und des eigenen Hand-
lungsspielraums willen an, den Leidens
begriff nicht allzu weit auszulegen und sich 
dadurch beides selbst zu nehmen.�

Leiden für die Likes? 
Tiktok ist längst mehr als Tanzvideos und Katzenclips: In  
einer eigenen Nische namens #TraumaTok erzählen Millionen  
Nutzerinnen und Nutzer von Missbrauch, Verlust oder psychischen 
Krisen. Doch wo manche versuchen, Erlebtes zu verarbeiten oder 
Verständnis zu finden, scheint es anderen vor allem um Reichweite 
zu gehen. Von Selbstoffenbarung zu Selbstvermarktung ist es ein 
schmaler Grat: www.tiktok.com/tag/traumatok



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

er
p

u
n

k
t 

  
  

42
 

GLÜCK IST NICHT  
DIE REGEL

Ein unbedingter Lebenswille, der „Drang zum  
Daseyn und Wohlseyn“, ist in Schopenhauers Denken  

die eigentliche Quelle des Leidens. Unglück, Schmerz und  
Not sind daher kein „Pech“, sondern Grundbedingung  

des Lebens. Trotzdem – oder: gerade deshalb –  
können Menschen ihr fragiles Glück genießen

Von Gisela Sauter-Ackermann

A rthur Schopenhauer war einer der 
bedeutendsten Philosophen des  
19. Jahrhunderts. Er ist nicht nur 

bekannt für seine Aphorismen, sondern 
hat sich auch intensiv mit Leiden ausein-
andergesetzt. Leiden, Schmerz und Unglück 
gehören für Schopenhauer zum Leben wie 
der Herzschlag und das Atmen. Denn alles  
Leben ist für ihn Ausfluss eines blin-
den, sinn- und ziellosen metaphysischen 
Triebs. Dessen Wollen ist ein endloses Stre-
ben ohne Aussicht auf endgültige Befrie-
digung. Der Wille will nichts Bestimmtes. 
Vielmehr geht das Wollen in einem unend-
lichen Prozess über jedes einzelne Objekt 
immer schon hinaus aufs nächste.

An die Stelle der Vernunft (wie bei Plato  
oder Kant) oder von Sinn und Liebe (wie 
im Christentum) tritt bei Schopenhauer 
der „Wille zum Leben“ als Urgrund und 
innerstes Wesen der Welt und des Men-
schen. Dieser universelle Drang hat sich mit 
seiner unstillbaren Bedürftigkeit ins Leben 

verirrt und in Zeit und Raum verfangen. Schopenhauer wehrt 
sich gegen die „oft zu beobachtende Tendenz, dem Leiden seinen 
Ernst zu nehmen und es als vermeidbaren, durch unglückliche 
Umstände provozierten Fehltritt in einem insgesamt auf Glück an-
gelegten Lebenslauf zu interpretieren“. „[In] Wirklichkeit [ist es] 
das Werk des Herrn des Lebens selbst: Dem Willen stellt sich das 
Leben als ein wünschenswerter Zustand dar, eben weil er es will.“ 

In jeder seiner individualisierten Erscheinungen tritt der ganze 
Wille zu Tage. Daraus entwickelt sich ein unerbittlicher Lebens-
kampf um Existenz und Glück. Maßlosigkeit und Unbedingtheit 
ist die Natur des Willens in jeder seiner Lebensäußerungen. Ge-
nauso maßlos und unbedingt ist der Egoismus der Individuen in 
ihrem „Drang zum Daseyn und Wohlseyn“. „So sehen wir in der 
Natur überall Streit, Kampf und Wechsel des Sieges […].“ Auf die-
se Weise trägt jede Person die unversiegbare Quelle des Leidens in 
sich selbst. Ihre Existenz erschöpft sich im Kreislauf von unend-
licher Bedürftigkeit und Haschen nach Glück und mündet unent-
rinnbar in Schmerz, Leiden und Tod. Schopenhauer konstatiert 
einen „Mangel irgendeines haltbaren Endzweckes; statt dessen 
sich nur augenblickliches Behagen, flüchtiger, durch Mangel  
bedingter Genuß, vieles und langes Leiden, beständiger Kampf, 
bellum omnium, Jedes ein Jäger und Jedes gejagt, Gedränge, 
Mangel, Noth und Angst, Geschrei und Geheul darstellt; und das 

Dankbarkeit, 
Hoffnung und 

Zuversicht 
können ge-

rade in einer 
unperfekten 
Welt zu einer 
großen Kraft 

werden. 

Arthur Schopenhauer:  
Die Welt als Wille  
und Vorstellung,  
Anaconda Verlag,  
Köln 2009, 992 Seiten, 
9,95 Euro.



S
CHWERPUNKT











 

  
  

43
 

geht so fort, in secula seculorum [in alle 
Ewigkeit, Anm. d. Verf.], oder bis ein Mal  
wieder die Rinde des Planeten bricht.“

Optimismus ist Verhöhnung der Opfer
Eine optimistische Lebenseinstellung, die 
annimmt, dass Welt und Leben im Grunde 
gut, schützenswert und ein Zweck an sich 
sind, hält Schopenhauer für eine „wahr-
haft ruchlose Denkungsart“. Sie kann nur 

„als bitterer Hohn über die namenlosen Lei-
den der Menschheit“ verstanden werden. 

„Denn daß Tausende in Glück und Wonne 
gelebt hätten, höbe ja nie die Angst und 
Todesmarter eines Einzigen auf: und eben 
so wenig macht mein gegenwärtiges Wohl-
seyn meine früheren Leiden ungeschehen.“ 
Für Schopenhauer sind Unrecht, Leiden 
und Unglück nicht periphere Eigenschaf-
ten des Lebens, sondern sie machen seinen 
Kern, sein eigentliches Wesen aus. Negative 
Ereignisse sind nicht einfach „Pech“ – also 
eine Ausnahme von einem vermeintlichen 

Ein junger Mann, der an Krebs 
erkrankt ist, während der Strahlen-
therapie: Für Schopenhauer war 
Leiden keine Ausnahme, sondern 
das Grundprinzip des Daseins

Das Christen-
tum nennt 
dieses un-

geschuldete, 
unverfügbare, 
geschenkte 

Glück „Segen“.

„Das Leben schwingt, gleich einem Pendel, hin und her zwischen 
Schmerz und Langeweile.“

Arthur Schopenhauer



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
c

h
w

er
p

u
n

k
t 

  
  

4
4 

Regelzustand des Glücks. Das Glück der  
einen Person rechtfertigt nicht das Unglück 
der anderen. Und: Könnten wir unser mo-
mentanes Glück noch genießen, wenn wir 
wüssten, welches Unglück uns und unseren 
Lieben vielleicht noch bevorsteht?

Schaut man realistisch auf das Schicksal  
der Mehrheit der Menschen, so ist dieser 
pessimistische Blick auf deren Leben nicht 
einfach von der Hand zu weisen. Wie viele 
Menschen erleiden ungerecht, ungesehen 
und ungesühnt große Qualen? Krankheit, 
Siechtum, Elend, Hunger, Unterdrückung, 
Unfreiheit, Rechtlosigkeit, Folter, Gewalt, 
Mord und Krieg bestimmen das Leben 
vieler Menschen und Völker früher wie 
heute. Eine Besserung der Lebensverhält-
nisse durch Rechtsstaatlichkeit, Frieden, 
Freiheit, Wohlstand und Bildung ist bisher 
nur für einen kleinen Teil der Menschheit 
wirksam und ständig gefährdet.

In seinem Ernstnehmen der Leiden der 
Menschheit erweist sich Schopenhauer als 
wahrer Menschenfreund. Seine Philoso-

phie schützt uns vor einem zynischen Wegsehen und einer Inkauf-
nahme von Leiden. Es bleibt als schmerzende Wunde, auch wenn 
wir selbst vielleicht im Moment unser Glück genießen.

Darüber hinaus erinnert uns Schopenhauer an die Fragilität 
unseres eigenen Glücks. Wir werden nicht mit dem Anspruch auf 
ein glückliches Leben geboren. Unsere Existenz, unsere Gesund-
heit, unser Wohlstand sind alles andere als gesichert. Sie hängen 
in jedem Moment unseres Lebens am „seidenen Faden“ und sind 
aus jeder Richtung bedroht. Eine optimistische Lebenseinstellung 
verdrängt diese existenziellen Lebensbedingungen nicht. Wir kön-
nen diese Haltung von Menschen lernen, die durch eine schwere 
Krankheit hindurchgegangen sind oder einen schlimmen Schick-
salsschlag hinnehmen mussten. Viele von ihnen berichten, dass sie 
das, was vom Leben geblieben ist, mehr schätzen und bewusster 
genießen als zuvor. Sie sprechen von geschenkter Zeit. Sie emp-
finden Dankbarkeit für die Momente des Glücks, die sie erleben 
durften und dürfen. Dankbarkeit, Hoffnung und Zuversicht kön-
nen gerade in einer unperfekten Welt zu einer großen Kraft wer-
den. Das Christentum nennt dieses ungeschuldete, unverfügbare, 
geschenkte Glück „Segen“.�

Dr. Gisela  
Sauter-Ackermann 
ist Bundesgeschäfts-

führerin der Bahnhofs-
mission Deutschland 

und hat zu Arthur 
Schopenhauer  

geforscht.

Das Curt-Richter-Experiment
In den 1960er Jahren führte der Psychologe Curt Richter ein 
makabres Experiment durch: Er warf Ratten in ein Wasser-
becken, aus dem sie sich nicht selbst befreien konnten. Einige 
gaben schon nach wenigen Minuten auf und ertranken. 
Andere, die Richter zuvor kurz gerettet und dann wieder ins 
Wasser gesetzt hatte, schwammen bis zu 60 Stunden weiter. 
Der Unterschied, so Richters Schluss: Wer einmal erfahren 
hat, dass Rettung möglich ist, hält länger durch – und zeigt 
besonderen Lebenswillen.



E
in

e 
ru

ss
is

ch
e 

D
ro

h
n

e 
ü

b
er

 v
o
n

 R
u

ss
la

n
d
 b

es
et

zt
em

 G
eb

ie
t 

in
 d

er
 U

k
ra

in
e 

(o
b
en

);
  

W
la

d
im

ir
 P

u
ti

n
 u

n
d
 D

o
n

al
d
 T

ru
m

p
 b

ei
 i

h
re

m
 G

ip
fe

lt
re

ff
en

 z
u

m
 U

k
ra

in
ek

ri
eg

  
im

 A
u

gu
st

 2
0
2
5
 a

u
f 

d
em

 U
S

-L
u

ft
w

af
fe

n
st

ü
tz

p
u

n
k

t 
A

n
ch

o
ra

ge
 (

u
n

te
n

)



MINEN ODER  
MENSCHLICHKEIT? 

Dass mehrere Staaten an der Ostflanke der NATO  
geächtete Antipersonenminen einsetzen wollen,  

ist ein Ausdruck nüchterner Realpolitik
Von Moritz Hohmann 

V or fast drei Jahrzehnten wurde das Ottawa-Abkommen 
als Triumph des Humanitären über das Militärische ge-
feiert. Bis heute haben sich 166 Staaten dem Verbot von 

Antipersonenminen angeschlossen – Waffen, die symbolisch 
für das Grauen moderner Kriege stehen. Doch seit Russland die  
Ukraine überfallen hat, bröckelt die Einheit. Finnland, Polen und 
die baltischen Staaten haben den Austritt eingeleitet – ausgerech-
net Demokratien, die einst die Stigmatisierung dieser Waffen mit-
getragen haben. Ihre Begründung: die Angst vor einer weiteren 
russischen Aggression. 

Beim Abschluss des Abkommens 1997 haben sich die Staaten  
darauf verständigt, Herstellung, Lagerung, Handel und Einsatz 
von Antipersonenminen zu verbieten. Die Vereinbarung gilt als 
Meilenstein internationaler Abrüstung. Erstmals wurde eine kon-
ventionelle Waffenklasse nicht aus strategischen, sondern aus  
humanitären Gründen geächtet – getragen von einer ungewöhn-
lich breiten Allianz aus Staaten und zivilgesellschaftlichen Organi-
sationen. Die Initiatoren erhofften sich dabei eine Signalwirkung, 
sagt der Völkerrechtler Manuel Brunner von der Hochschule für 
Polizei und öffentliche Verwaltung Nordrhein-Westfalen. Andere 
Länder sollten mitziehen, so dass Kriege zumindest etwas huma-
ner würden. Doch wenn sich das Versprechen solcher Abkommen 
nicht erfülle und andere Staaten völkerrechtswidrig Krieg wie-
der als Mittel der Politik einsetzten, dann könnten sich am Ende 
die Sicherheitsinteressen gegenüber den humanitären Motiven 
durchsetzen, so Brunner. 

Genau mit diesem Argument begründet Finnland seinen Austritt.  
„Aus unserer Sicht ist es sehr bedauerlich, dass wir die Konvention 
jetzt erst einmal verlassen haben“, sagte der finnische Botschafter 
Kai Sauer in einem Podcast von „Table.Media“. „Aber der Grund 
dafür liegt nicht bei uns, sondern bei der Bedrohungslage und 
dem Angriffskrieg Russlands gegen die Ukraine.“ Landminen sei-
en in dieser Lage „eine Reserve, die man in Betracht ziehen muss“. 
Sollte sich die Situation stabilisieren, könne Finnland auch wieder  
beitreten, so der Diplomat.

Potenzielle Opfer beschuldigt
Auch Lettland, Estland, Polen und Litauen sehen ihren Schritt 
nicht als symbolischen Bruch, sondern als sicherheitspolitische 
Notwendigkeit, sagt M‐aris Andž‐ans, Politikwissenschaftler am 
Zentrum für geopolitische Studien in Riga. „Wenn jemand für 
die Schwächung der Ottawa-Konvention verantwortlich ist, dann 
Russland. Das Land war nie Teil des Abkommens und hat es durch 
den Einsatz von Minen in der Ukraine faktisch zerstört.“ Es  
sei absurd, „dass potenzielle Opfer beschuldigt werden, ein  
Rüstungskontrollregime zu schwächen, das der Aggressor nie  
respektiert hat“.

In Lettland selbst wurde der Ausstieg mehrfach diskutiert.  
Zunächst plädierte das Verteidigungsministerium Anfang 2024 

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
IC

H
ER

H
EI

TS
P

O
LI

TI
K

  
  

 4
6 



als Ergänzung zu Panzerabwehr-
minen, Gräben und Befestigun-
gen entlang der Ostgrenze.

Aus militärischer Sicht besit-
zen Antipersonenminen keinen 
kriegsentscheidenden, jedoch ei-
nen taktischen Nutzen. Sie können  
gegnerische Bewegungen verzö-
gern, Nachschubwege blockieren 
und vor allem Panzerabwehrmi-
nen sichern, indem sie den An-
greifer daran hindern, diese zu 
räumen. In bestimmten Vertei-
digungsszenarien, etwa beim 
Schutz weitläufiger Grenzab-
schnitte, kann der Verzicht auf 
Antipersonenminen zu militä-
rischen Fähigkeitslücken führen, 
die sich nur begrenzt und mit 
erheblichem Aufwand schließen 
lassen. 

Deutschland soll „handlungsfähig“ bleiben
Auch der CDU-Verteidigungspolitiker Roderich Kiesewetter hält 
den Schritt der osteuropäischen Staaten für nachvollziehbar.  
Russland führe einen Vernichtungskrieg gegen die Ukraine und 
habe deutlich gemacht, dass es weitere Länder Europas angrei-
fen wolle. Dabei setze Russland auch geächtete Waffen ein, so  
Kiesewetter. „Durch den eklatanten Bruch des Völkerrechts und 
etwaiger Rüstungs- und Sicherheitsabkommen sind Rüstungskon-
trollregime mit Russland obsolet.“ Der Austritt sei „die logische 
sicherheitspolitische Konsequenz auf die existenzielle Bedrohung 
durch Russland“.

Kiesewetter geht sogar noch einen Schritt weiter: Als Bündnis-
partner und Logistikdrehscheibe der NATO sei man verpflichtet, 

noch dafür, in der Konvention zu bleiben. Nach einem regionalen 
Konsens mit Litauen, Estland, Polen und Finnland folgte jedoch 
die Kehrtwende. Im April dieses Jahres stimmten fast zwei Drittel 
der Abgeordneten im Parlament für den Austritt. Andž‐ans zufolge 
liege der Grund ausschließlich in der nationalen Verteidigung und 
Abschreckung gegenüber Russland. Antipersonenminen würden 
als kostengünstiges Element der „Baltic Defence Line“ gesehen – 

Moritz Hohmann ist freier Journalist,  
u. a. für den „Tagesspiegel“ in Berlin. Parallel studiert er  

im Masterstudiengang International War Studies in Potsdam  
und Dublin. Seine thematischen Schwerpunkte liegen auf der  

Sicherheitspolitik und internationalen Konflikten.

Soldaten des Ukrainischen Marinekorps 
tragen Landminen während einer Übung 
im Jahr 2025 (links). Ein Minenräumer 
der ukrainischen Polizei, der ein Bein 

durch eine Landmine verlor, beim  
Einsatz in der Region Charkiw

S
IC

H
ER

H
EI

TS
P

O
LI

TI
K

  
  

 4
7 



einen wirksamen Beitrag zum Funktionieren des Bündnisses zu 
leisten. Daher sei es sinnvoll, wenn Deutschland zeitlich befristet 
aus dem Ottawa-Abkommen austrete, so lange, bis Russland das 
Existenzrecht aller Staaten Europas anerkenne. Andernfalls könne 
es zu einer Ineffizienz bei der Abschreckung kommen. Deutsch-
land müsse sich dann fragen, ob es sich in Litauen nicht gerade 
dadurch als Zielscheibe präsentiere. Um eine Abschreckung zu  
gewährleisten, müssten Einsatzoptionen, Regeln für das militäri-
sche Vorgehen und Fähigkeiten frühzeitig an die neue Bedrohungs-
lage angepasst werden. 

„Es sollte nicht passieren, 
dass deutsche Soldaten 
in Litauen in bestimm-
ten Bereichen hand-
lungsunfähig sind“, sagt 
Kiesewetter. 

Ganz anders sieht 
das Eva Fischer von 
Handicap Internatio-
nal. Sie ist Gründungs-
mitglied der Internati-
onalen Kampagne für 
ein Verbot von Landmi-
nen (ICBL) und hält den 
Schritt der baltischen 
Staaten, Polens und 
Finnlands für einen fa-
talen Irrweg. Zwar er-
kennt sie die Sicherheitsbedenken der osteuropäischen Staaten 
an und verurteilt den massiven Mineneinsatz der russischen Ar-
mee in der Ukraine. Doch „dauerhafte Sicherheit kann nicht auf 
Waffen basieren, die noch Jahrzehnte nach einem Krieg Menschen 
verstümmeln und Lebensgrundlagen zerstören“. 

Fischer verweist auf militärische Studien, die den begrenzten 
taktischen Nutzen von Antipersonenminen belegt hätten, und 
beruft sich dabei unter anderem auf eine Analyse des Interna-
tionalen Komitees vom Roten Kreuz. „Minenfelder können das 
Vorrücken moderner Panzerarmeen allenfalls verlangsamen. Der 
militärische Nutzen ist begrenzt und die humanitären Folgen über-
wiegen deutlich“, sagt Fischer. Antipersonenminen „verteidigen 
keine Grenzen, sie verwandeln sie in Todesfallen“.

Verbot als Voraussetzung für Wiederaufbau
Ottawa ist für Fischer ein Beispiel dafür, wie internationale Ab-
rüstungsabkommen Leben retten können. Vor 1999 habe man 
jährlich weit über 20 000 Opfer durch Minen und Blindgänger  
beklagt, heute seien es unter 5000. „Seit das Minenverbot in Kraft 
getreten ist, konnten sich mehr als 30 Länder und Gebiete für  

minenfrei erklären und über 55 Millionen Antipersonenminen 
wurden vernichtet.“ Die Konvention habe außerdem Programme 
zur Minenräumung, Risikoaufklärung und Opferhilfe ermöglicht –  
zentrale Voraussetzungen für Wiederaufbau und sichere Rückkehr 
nach Kriegen. Sie befürchtet einen Präzedenzfall, der weniger aus 
militärischen als aus politischen Motiven resultiert. „Es droht ein 
gefährlicher Trend, der das Völkerrecht fahrlässig aushöhlt“, warnt 
Fischer. „Das humanitäre Recht wurde nicht für Friedenszeiten  
geschaffen, sondern genau für Konflikte und Aggressionen.“

Der Völkerrechtler 
Brunner verweist auf 
Parallelen zur Debatte  
über das Oslo-Überein-
kommen zum Verbot  
von Streumunition. 
Auch dort gehe es um 
Waffen, „die im Krieg 
eine große Wirkung 
entfalten, deren Folgen 
aber noch lange nach 
dem Ende der Kämpfe  
Zivilisten treffen kön-
nen“. Auf Abkommen 
zu Bio- oder Chemie-
waffen werde dieser 
Schritt jedoch vorerst 
keine Auswirkungen  
haben. Selbst autoritäre  

Staatenlenker schreckten hier vor einem Bruch zurück – aus 
Furcht, die Gegenseite könnte im Konfliktfall nachziehen.  
Trotz der derzeitigen Erosion von Rüstungskontrollregimen bleibe  
das Völkerrecht aber eine zentrale Bezugsgröße der internationalen 
Ordnung, sagt Brunner. Gerade jetzt, da große zwischenstaatliche 
Kriege zurückkehrten und viele Staaten wieder massiv aufrüsteten,  
brauche es mehr internationale Regeln und Kontrolle – nicht  
weniger. 

Rückblickend war das Ottawa-Abkommen ein Triumph der  
Humanität in Zeiten relativer Sicherheit. Doch hat es in einer  
neuen europäischen Bedrohungslage noch Bestand? Fest steht, 
dass das Fundament, auf dem es beruhte, ins Wanken geraten ist. 
Russland verachtet das Völkerrecht. Staaten, die mit dem Land 
eine Grenze teilen, sind in einer Welt nach der „Zeitenwende“ in 
ihrer Existenz bedroht. Ihr Austritt aus dem Abkommen ist daher 
nicht zwingend eine Abkehr von humanitären Werten, sondern 
vielmehr Ausdruck nüchterner Realpolitik: die bittere Einsicht, 
dass Abschreckung in Europa wieder notwendig ist, um Frieden 
zu sichern.�

„Seit das Minenverbot in 
Kraft getreten ist, konnten 
sich mehr als 30 Länder 
und Gebiete für minenfrei 
erklären und über 55 Mil-
lionen Antipersonenminen 
wurden vernichtet.“

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
S
IC

H
ER

H
EI

TS
P

O
LI

TI
K

  
  

 4
8 



D
ie

 v
en

ez
o
la

n
is

ch
e 

O
p

p
o

si
ti

o
n

sf
ü

h
re

ri
n

 u
n

d
 F

ri
ed

en
sn

o
b
el

p
re

is
tr

äg
er

in
 M

ar
ía

 C
o
ri

n
a 

M
ac

h
ad

o
 

w
äh

re
n

d
 e

in
er

 D
em

o
n

st
ra

ti
o
n

 i
n

 C
ar

ac
as

 v
o
r 

d
er

 d
ri

tt
en

 A
m

ts
ze

it
 N

ic
o
lá

s 
M

ad
u

ro
s 

(o
b
en

);
  

ei
n

e 
32

 J
ah

re
 a

lt
e 

V
en

ez
o
la

n
er

in
 b

ei
m

 F
lu

ch
tv

er
su

ch
 ü

b
er

 d
en

 R
io

 G
ra

n
d

e 
in

 d
ie

 U
S

A
 (

u
n

te
n

)



FRIEDENSETHIK  
IM ZEICHEN  

DER ZEITENWENDE
Die neue Denkschrift der EKD erkennt die Verantwortung  

der Soldatinnen und Soldaten an und betont zugleich  
den Frieden als Einstellung des Bewusstseins

Von Friedrich Lohmann

D ie Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) 
veröffentlicht in unregelmäßigen Abstän-
den Stellungnahmen zu Themen der Zeit. Die 

Kirche möchte damit sowohl zur gesellschaftlichen als 
auch zur innerkirchlichen Meinungsbildung beitra-
gen. Wenn eine solche Stellungnahme als „Denkschrift“ 
herausgegeben wird, dann hat das Gewicht. Deshalb 
verdient die neue Friedensdenkschrift, die Anfang  
November vom Rat der EKD der Öffentlichkeit vorge-
stellt wurde, besondere Beachtung. Die Kirche nimmt 
in ihr Stellung zu den aktuellen sicherheitspolitischen 
Debatten.

Die letzte, 2007 erschienene Friedensdenkschrift der 
EKD stand im Zeichen der nach dem Ende des Kalten  
Kriegs eingetretenen goldenen Zeit internationaler  
Kooperation und des Umbaus der Bundeswehr zur Ein-
satzarmee. In diesem sicherheitspolitischen Kontext 
hatte sich die EKD das Leitbild des Gerechten Friedens  
zu eigen gemacht, das die Denkschrift in vier Dimen-
sionen ausbuchstabierte: Schutz vor Gewalt, Förderung 
der Freiheit, Abbau von Not und Anerkennung kultu-
reller Verschiedenheit.

Das neue Grundsatzpapier der EKD macht schon 
im Titel deutlich, dass es das bewährte Leitbild bei-
behalten, zugleich aber im Hinblick auf eine seit 2007 
völlig veränderte sicherheitspolitische Situation fort-
schreiben möchte: „Welt in Unordnung – Gerechter 
Friede im Blick“. Beides wird miteinander in Bezie-
hung gesetzt, indem im Hauptteil der Denkschrift die 
aktuellen sicherheitspolitischen und damit eben auch 
friedensethischen Herausforderungen benannt und un-

ter Rückgriff auf das Leitbild des Gerech-
ten Friedens ethisch analysiert werden. 
Aktuelle Krisenherde wie die Ukraine  
und Nahost sind als Hintergrund der 
Überlegungen klar gegenwärtig. Themen 
sind u. a. die hybride Kriegsführung, die 
Krise der regelbasierten internationa-
len Ordnung und Rüstungsexporte. Die  
Urteilsbildung erfolgt unter Rückgriff 
auf die bekannten vier Dimensionen des  
Gerechten Friedens, die aber neu inter-
pretiert werden.

Die Notwendigkeit rechtserhaltender 
Gewalt wird ausdrücklich benannt
Am Gewichtigsten ist es, dass „Schutz 
vor Gewalt“ nun als Basiskriterium fun-
giert: Der elementare Schutz von Leib und  
Leben wird zur Grundforderung; das 
grundlegende Bekenntnis zum Primat 
des Gewaltverzichts findet seine aus-
drückliche Grenze in Aktionen der legi-
timen Selbstverteidigung; der konsequent 
gewaltlose Pazifismus ist, sosehr er als  
persönliche Zeichenhandlung Respekt 
verdient, keine christlich geforderte  
Option für staatliches Handeln im Falle eines zwi-
schenstaatlichen Angriffs. Die besondere Rolle, aber 
auch Verantwortung von Soldatinnen und Soldaten 
bei der Anwendung rechtserhaltender Gewalt wird 
in diesem Zusammenhang ausdrücklich thematisiert.

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
FR

IE
D

EN
S
ET

H
IK

  
  

 5
0 



Prof. Dr. Friedrich Lohmann unterrichtet  
Evangelische Theologie mit dem Schwerpunkt  

Angewandte Ethik an der Universität der Bundeswehr 
München. Er gehört dem Herausgeberkreis von  

ZUR SACHE BW an.

Welt in Unordnung: 
Ein Mann im Garten 

seines Hauses in 
Odessa nach einem 

Drohnenangriff

Bedeutsam ist aber auch die Erweiterung, die die 
neue Denkschrift im Blick auf die „Anerkennung kul-
tureller Verschiedenheit“ vornimmt. Was 2007 noch 
auf die gleichberechtigte Koexistenz von unterschiedli-
chen Kulturen hinzielte, wird nun unter dem Stichwort 

„friedensfördernder Umgang mit Pluralität“ breiter 
gefasst, indem es generell auf das menschliche Mitei-
nander bezogen wird. Angesichts zunehmender Polari-
sierungen und der Hochkonjunktur von Feindbildern, 
sowohl innergesellschaftlich als auch global, ermahnt 
die Denkschrift zu einer verantwortungsvollen, auch 
in der Kritik konstruktiven Haltung.

Überhaupt ist das Abheben auf Frieden als Ein-
stellung des Bewusstseins, als Haltung des Herzens, 
noch vor jeder konkreten sicherheitspolitischen 
Positionsbestimmung, ein Kennzeichen des neu-
en Friedensworts der EKD. Das hängt nicht zuletzt 
damit zusammen, dass die theologische Grundlegung 
sehr weit gefasst ist und das christliche Friedenszeug-

nis nicht aus einzelnen Bibelstellen abgeleitet wird, in 
denen von Friede und Gewalt die Rede ist, sondern aus 
der fundamentalen Geschöpflichkeit des Menschen. 
Der Mensch ist endliches und fehlbares Geschöpf, das  
zugleich eine unverlierbare, allen in gleicher Weise  

zukommende Würde in sich trägt – daraus ergibt sich 
ein Imperativ zum Zusammenleben in Frieden und 
einer Haltung des wechselseitigen Respekts, ja der  
Demut. Jesus hat diese Haltung gelebt und wird damit 
zum Vorbild für friedensförderndes Handeln.

Eine Denkschrift ist keine Taschenkarte
Die Denkschrift wurde von einem Redaktionsteam  
erstellt, das aus Mitgliedern des EKD-Kammernetz-
werks und der sog. Friedenswerkstatt besteht, einer 
Gruppe von Fachleuten, die von der EKD in Reaktion 
auf die durch die russische Invasion der Ukraine aus-
gelösten gesellschaftlichen und innerkirchlichen De-
batten einberufen wurde. Unter Leitung von Friederike 
Krippner und Reiner Anselm hatte das Team nur ver-
gleichsweise wenig Zeit, um einen Text zu erstellen, 
der zur Herbstsynode 2025 der EKD vorgestellt wer-
den sollte. Mit diesem Zeitdruck dürfte es zusammen-
hängen, dass einzelne Ungleichgewichte im Text zu 
verzeichnen sind. Am deutlichsten fällt das ins Auge, 
wenn das Thema von Kriegsverbrechen und ihrer 
(nicht nur) juristischen Aufarbeitung nur sehr knapp 
und allein am Beispiel der sexualisierten Gewalt be-
handelt wird.

Über viele der in der Denkschrift vorgetragenen  
Positionsbestimmungen kann man diskutieren. Man-
che werden aber vermutlich eher noch kritisieren, dass 
sich die Autorinnen und Autoren an vielen Stellen mit 
einem eindeutigen Urteil zurückhalten. Genau das liegt 
freilich im Geist evangelischer Denkschriften, die sich 
als Anleitungen zur persönlichen Gewissensbildung 
verstehen, nicht als fertige Handlungsanweisungen im 
Sinne einer Taschenkarte. Dementsprechend wird auch 
im vorliegenden Text immer wieder auf schwierige 
Güterabwägungen verwiesen, die die Ethik generell –  
und eben gerade auch die Friedensethik – ausmachen. 
Zur friedensfördernden Haltung gehört es, solche  
Dilemmata anzuerkennen und tastend nach der  
relativ besten Handlungsoption zu suchen. Indem sie  
dies befürwortet, ist die neue Friedensdenkschrift der 
EKD schon vor jeder konkreten Positionsbestimmung 
ein wohltuender Aufruf zur Friedensbildung.�

FR
IE

D
EN

S
ET

H
IK

  
  

 5
1 



DIENSTPFLICHT  
MIT WAHLFREIHEIT?

Zur kirchlichen Diskussion einer neuen Wehrpflicht  
bzw. einer allgemeinen Dienstpflicht

Von Alexander Dietz

Signal an Moskau: Bundes­
verteidigungsminister Boris Pistorius  

mit deutschen Soldaten beim  
Manöver „Nordic Response“  

2024 in Norwegen

Wehrhaft und willens:  
Soldaten des 124. Offizier­

lehrgangs der Luftwaffe  
beim feierlichen Appell  

im September 2025

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
FR

IE
D

EN
S
ET

H
IK

  
  

 5
2 



B ereits seit der russischen Annexion der Krim im Jahr 2014 
und verstärkt seit dem russischen Angriff auf die Ukraine 
im Jahr 2022 wurde in vielen europäischen Ländern über 

eine Wiedereinführung der Wehrpflicht oder auch über die Ein-
führung einer allgemeinen Dienstpflicht diskutiert (teilweise auch 
bereits entschieden), da eine Erhöhung des Umfangs der Streit-
kräfte im Blick auf die Landes- und Bündnisverteidigung nun als 
notwendig erachtet wird, was in den meisten Ländern zu Rekru-
tierungsproblemen führt.

In Deutschland schälten sich im Laufe der vergangenen Jahre 
im kontroversen Diskurs vier konkurrierende Positionen heraus:

1 Förderung des freiwilligen Engagements in der Bundeswehr und  
im Sozialbereich durch verbesserte Rahmenbedingungen sowie einen 
Rechtsanspruch auf die Finanzierung eines Freiwilligendienst-Platzes 
(Bündnis 90      / Die Grünen, Sozialverbände, Bertelsmann-Stiftung).

2 Erhöhung der Anzahl der freiwillig Wehrdienst Leistenden durch  
eine verpflichtende Musterung und verstärkte Information (SPD), 
eventuell langfristig Übergang zu einer allgemeinen gesellschaftlichen 
Dienstpflicht (Boris Pistorius).

3 Aufhebung der Aussetzung der Wehrpflicht (CDU / CSU, AfD,  
Bundeswehrverband), eventuell langfristig Übergang zu einer  
allgemeinen gesellschaftlichen Dienstpflicht (CDU).

4 Einführung einer allgemeinen Dienstpflicht für junge Männer und 
Frauen, die wahlweise bei der Bundeswehr oder im Sozialbereich  
abgeleistet werden kann (Frank-Walter Steinmeier, knapp drei Viertel 
der deutschen Bevölkerung in Umfragen).

Im Koalitionsvertrag der 
neuen Bundesregierung setzte 
sich weitgehend die Position der 
SPD durch: „Wir schaffen einen 
neuen attraktiven Wehrdienst, 
der zunächst auf Freiwilligkeit 
basiert. [ . . . ] Wir orientieren  
uns dabei am schwedischen 
Wehrdienstmodell. Wir werden 
noch in diesem Jahr die Voraus-
setzungen für eine Wehrerfas-
sung und Wehrüberwachung 
schaffen.“ Bereits im Juli wurde  
ein entsprechender Gesetz-
entwurf fertiggestellt, so dass 
ab dem kommenden Jahr alle 
jungen Menschen, beginnend 
mit dem Jahrgang 2008, ange-
schrieben werden und alle jun-
gen Männer einen Musterungs-
bogen ausfüllen müssen. Vor 
allem angesichts eines attrak-
tiveren Gehalts hofft man auf 
eine wachsende Anzahl freiwil-
lig Wehrdienst Leistender. Soll-
te auf diese Weise keine ausrei-
chende Rekrutierung gelingen, 
können laut Gesetzentwurf 
Bundesregierung und Bundes-
tag per Beschluss die Ausset-
zung der Wehrpflicht aufheben.

FR
IE

D
EN

S
ET

H
IK

  
  

 5
3 



Kirchliche Positionen bewegen sich
Auch in der theologischen Ethik wird die Frage nach einer neu-
en Wehrpflicht bzw. einer allgemeinen Dienstpflicht kontrovers 
diskutiert. Radikal pazifistische Positionen, die es in der theolo-
gischen politischen Ethik immer gab und die innerhalb der EKD 
in den vergangenen Jahrzehnten einflussreich geworden waren, 
haben angesichts der aktuellen außenpolitischen Entwicklungen 
für viele an Plausibilität verloren. Die Phase der Neuorientierung 
wird mit der gerade im Erscheinen begriffenen neuen Friedens-
denkschrift keinesfalls abgeschlossen sein. Auch das vorherrschen-
de Paradigma des „gerechten Friedens“ basiert letztlich auf einer 
prinzipiellen Akzeptanz militärischer Verteidigung als legitimer 
Form einer lebensförderlichen Gestaltung der erlösungsbedürfti-
gen Welt im Sinne der recht verstandenen reformatorischen Zwei- 
Regimente-Lehre. Dabei bleiben die bewährten, eingrenzenden 
ethischen Kriterien eines „gerechten Krieges“ zwischen den Zeilen 
in Kraft. Auf dieser Grundlage kann auch die Neuausgestaltung 
der Wehrpflicht bzw. einer allgemeinen Dienstpflicht in allen dis-
kutierten (die Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgründen 
einschließenden) Varianten prinzipiell bejaht werden.

Evangelische Ethik lehnt staatlichen Totalitarismus als Über-
schreitung des begrenzten staatlichen Auftrags ab. Zwar darf 
der Staat seinen Bürgern Pflichten auferlegen, die ihre Selbst
bestimmung einschränken (z. B. Steuerpflicht), aber es bedarf  
guter Gründe für eine Einschränkung bürgerlicher Freiheitsrechte, 
beispielsweise im Zuge einer Dienstpflicht. Dabei können Verteidi-
gungsfähigkeit, Krisenresilienz und gesellschaftlicher Zusammen-
halt sicherlich gute Gründe sein, was eine Abwägung im demo-
kratischen Diskurs im Blick auf den konkreten Fall nicht erübrigt.

Da es in der evangelischen Kirche kein päpstliches Lehramt gibt, 
kann es auch nicht „die“ evangelische Position in einer ethischen 
Frage geben, sondern letztlich nur die persönliche Meinung jedes 
einzelnen evangelischen Christen. Sowohl im Blick auf eine Wehr-
pflicht als auch im Blick auf eine allgemeine Dienstpflicht äußern 
sich die meisten Repräsentanten der evangelischen Kirche in der 
Regel eher kritisch und betonen in der ethischen Güterabwägung 
besonders stark die individuelle Freiheit, während sie der staatli-
chen Aufgabe, für Sicherheit zu sorgen (in einer noch nicht erlösten 

Welt, in der Starke dazu tendie-
ren, über Schwächere herzufal-
len), eher eine geringe Bedeu-
tung beizumessen scheinen – so 
wie die von Luther bekämpften 
sogenannten „Schwärmer“ in 
der Reformationszeit.

Eine Dienstpflicht greift  
in die persönliche Freiheit 
ein – und in den Arbeits-
markt
Besonders überraschend wirkt 
für viele Außenstehende wahr-
scheinlich die klare Ablehnung 
des Vorschlags einer allgemei-
nen Dienstpflicht durch die 
verbandliche Diakonie. Hin-
ter dieser Positionierung steht 
in erster Linie der Wunsch, 

das Erfolgsmodell der Freiwil-
ligendienste zu erhalten und 
zu stärken. Allerdings muss  
es sich hier gar nicht um eine 

Da es in der evangelischen Kirche  
kein päpstliches Lehramt gibt,  

kann es auch nicht „die“ evangelische 
Position in einer ethischen Frage geben, 

sondern letztlich nur die persönliche 
Meinung jedes einzelnen evangelischen 

Christen. 

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
FR

IE
D

EN
S
ET

H
IK

  
  

 5
4 



Debatte um eine allgemeine Dienstpflicht dann ambivalent, wenn 
sie sozialpolitisches Versagen kaschieren soll.

Schließlich argumentieren manche Gegner der allgemeinen 
Dienstpflicht in der Diakonie auch noch damit, dass Freiwillig-
keit eine Voraussetzung für Persönlichkeits-Bildungsprozesse 
sei. Aus theologischer Sicht liegen dieser Argumentation jedoch 
ein unangemessenes Menschenbild sowie Freiheitsverständnis  
zugrunde. Die Kultivierung von Freiheit schließt in der pädago-
gischen Praxis Zwang und Autorität nicht aus (z. B. Schulpflicht). 
Es muss dabei natürlich auch kritisch reflektiert werden, inwie-
weit die Erziehung erwachsener Menschen zu bürgerschaftlichem 
Engagement und Toleranz ein legitimes politisches Ziel für einen 
demokratischen Staat darstellen kann und wo hier die Grenzen 
liegen. Meines Erachtens könnte als Grundsatz gelten: Werte auf-
zwingen? Nein. – Lernorte schaffen? Ja.

Man muss aus der Geschichte, in der Jugendgemeinschafts-
dienste teilweise militaristisch, nationalistisch oder arbeitsmarkt-
politisch instrumentalisiert wurden, lernen und sensibel für 
mögliche Fehlentwicklungen bleiben. Das bedeutet in der heu-
tigen Dienstpflicht-Diskussion insbesondere, dass nicht an den  
Bedürfnissen der Jugendlichen vorbeigeplant werden darf und dass 
die jungen Menschen nicht gänzlich ihrer Selbstinitiative entzo-
gen werden dürfen. In diesem Sinne ist auf ihre Beteiligung am  
Diskurs ebenso zu achten wie auf ausreichende Wahlfreiheiten 
im schließlich umgesetzten Modell.�

Alternative handeln. Vielmehr 
könnten (und sollten) die Frei-
willigendienste in eine entspre-
chend ausgestaltete allgemeine 
Dienstpflicht integriert und in 
diesem Zusammenhang noch 
ausgebaut werden. Ein weiteres 
Argument gegen die allgemei-
ne Dienstpflicht ist die Gefahr 
einer sozialpolitischen Instru-
mentalisierung zur Deprofes-
sionalisierung sozialer Berufe 
sowie zum Sozialabbau. Diese 
Gefahr muss durchaus ernst ge-
nommen und die Arbeitsmarkt-
neutralität der Tätigkeiten gege-
benenfalls sichergestellt werden 
(so wie früher beim Zivildienst).

Der Begriff „Dienst“ gehört –  
in Form des Gedankens des 
Dienstes am Nächsten – zum 
Kern christlicher Ethik. Dienen 
im christlichen Sinne ist da-
bei zu verstehen als Annahme  
oder Anerkennung eines Auf-
trags aus freier Entscheidung. 
Vor allem im Bereich der Dia-
konie wurde der Dienstbegriff 
allerdings früher mitunter ins-
trumentalisiert, um ausbeuteri-
sche Arbeitsstrukturen theolo-
gisch zu legitimieren. Insofern 
muss evangelische Ethik an 
dieser Stelle besonders sensi-
bel sein. So ist die Forderung 
nach Gemeinsinn und bürger-
schaftlichem Engagement in der 

Prof. Dr. Alexander 
Dietz lehrt Systema­
tische Theologie und 
Diakoniewissenschaft 
mit dem Schwerpunkt 

Ethik an der Hoch­
schule Hannover.

FR
IE

D
EN

S
ET

H
IK

  
  

 5
5 



WAS 
VÖLKERRECHT IST, 

BESTIMMEN 
WIR!

Über die Auslegungsbedürftigkeit des internationalen Rechts 
und die Aufgabe der Friedensethik

Von Maximilian Schell

Macht schlägt Moral?  
Russlands Präsident Wladimir Putin 

in einem Rehabilitationszentrum  
für verwundete Soldaten  

in Moskau

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
FR

IE
D

EN
S
ET

H
IK

  
  

 5
6 



M an könnte ange-
sichts der jüngsten 
Entwicklungen die 

steile These wagen: Das Völ-
kerrecht erlebt eine regelrech-
te Erfolgsgeschichte. Noch nie 
war so viel von ihm die Rede, 
noch nie wurde es so oft als Be-
gründungsfigur herangezogen. 
Ob beim russischen Angriff 
auf die Ukraine, beim Terror-
anschlag der Hamas auf Israel, 
in der Debatte über die israeli-
sche Kriegsführung in Gaza, im 
Konflikt im Ostkongo oder bei 
den Angriffen der USA auf ira-
nische Atomanlagen – immer 
wieder lautet die Frage: „Was 
sagt das Völkerrecht dazu?“ Und 
es folgt die Bewertung: „Das ist 
(nicht) völkerrechtswidrig.“ Da-
bei paart sich die Alltäglichkeit 
der Diskussion mit ihrer Allge-
genwart: Nicht mehr nur Regie-
rungen oder die Wissenschaft, 
sondern auch die Zivilgesell-
schaft und Medien diskutieren 
über das Völkerrecht – in Zei-
tungen, Social-Media-Kanälen, 
ja, auch in den Sitzungsräumen 
der EKD. Dem Völkerrecht wird 
scheinbar einiges zugetraut: Es 
erscheint als Instanz der Orien-
tierung, als Maßstab für Recht 
und Unrecht, nicht selten sogar 
für „gut“ und „böse“. Eine Er-
folgsgeschichte also – oder doch 
nicht?

Denn so viel über das Völ-
kerrecht gesprochen wird, so 
wenig verhindert es die Fort-

unfähig bleibt – obwohl ihm 
nach Art. 24 der UN-Charta die 
Hauptverantwortung für Frie-
den und Sicherheit übertragen 
ist. De facto liegt die Durchset-
zung des Völkerrechts daher 
häufig bei den Staaten selbst – 
etwa wenn sie im Falle eines 
bewaffneten Angriffs individu-
elle oder kollektive Selbstver-
teidigungsmaßnahmen (Art. 51 
der Charta) ergreifen. Staaten 
sind somit im zwischenstaatli-
chen Völkerrecht Rechtsetzer, 
Adressaten und Vollzugsakteu-
re zugleich.

Angesichts dieser archaisch 
anmutenden Ordnung, deren 
Gerichtsbarkeit und Sanktions
macht nur schwach institutio-
nalisiert sind, überrascht es 
kaum, dass sich in den vergan-
genen Jahren ein Trend zur  
Individualisierung im System 
kollektiver Sicherheit beobach-
ten lässt: Militärische Maß-
nahmen werden zunehmend 
unilateral und subjektiv ge-
rechtfertigt.

Das Völkerrecht ist ausle-
gungsfähig und -bedürftig
Zur realistischen Einschätzung 
gehört außerdem, die Ausle-
gungsfähigkeit und -bedürf-
tigkeit zentraler Begriffe des 
Rechts wahrzunehmen. Das 
gilt nicht nur für Fragen des Ge-
waltverbots (ius ad bellum), son-
dern ebenso für das humanitäre 
Völkerrecht (ius in bello).

führung von Kriegen, Angrif-
fen und Gewalt. Hinzu kommt, 
dass das Völkerrecht als will-
kürlich interpretierbar er-
scheint. Frei nach dem Motto: 

„Was Völkerrecht ist, bestimmen 
wir!“, können selbst Russland 
und seine Verbündeten den ei-
genen Angriffskrieg als „recht-
mäßig“ deklarieren. Das Völ-
kerrecht – also doch eher ein 

„zahnloser Tiger“, ein nutzloses 

Relikt vergangener fortschritts-
optimistischer Zeiten denn eine 
zentrale Orientierungsinstanz?

Ein Völkerrechtsrealismus 
ist notwendig
Das Völkerrecht vorschnell ab-
zuschreiben, wäre ein Fehler. 
Stattdessen gilt es, seinen Cha-
rakter, seine Funktionsweise 
und vor allem seine Grenzen 
realistisch in den Blick zu neh-

men. Der Völkerrechtler Thilo  
Marauhn plädiert auf dieser 
Linie für einen „Völkerrechts-
realismus“: Nur wer das Völ-
kerrecht nüchtern einschätze, 
könne seine Potenziale nutzen, 
zu seiner Entwicklung beitra-
gen und zugleich diejenigen 
Spielräume ausloten, die uns 
zur Friedenswahrung auch jen-
seits des Rechts zur Verfügung 
stehen.

Ein realistischer Blick zeigt 
zunächst: Anders als inner-
staatliches Recht verfügt das 
Völkerrecht weder über eine 
zwingende Gerichtsbarkeit 
noch über durchsetzungsstar-
ke Sanktionsmechanismen. Das 
prominenteste Beispiel ist der 
Sicherheitsrat der Vereinten Na-
tionen, der sich im Falle eines 
Angriffskrieges oft selbst blo-
ckiert und damit handlungs-

Dr. Maximilian Schell ist Postdoktorand  
am Lehrstuhl für Systematische Theologie, Ethik 
und Fundamentaltheologie an der Evangelisch-
Theologischen Fakultät der Ruhr-Universität 
Bochum. Er forscht zu Themen der Friedensethik, 
Medizinethik und Wissenschaftsethik und ist  
Mitautor der neuen EKD-Friedensdenkschrift.

FR
IE

D
EN

S
ET

H
IK

  
  

 5
7 



So ist etwa keineswegs im-
mer eindeutig, was genau als 

„bewaffneter Angriff“ zählt, 
wann ein solcher unmittelbar 
bevorsteht und inwieweit etwa 

„präemptive“ oder „interzeptive“ 
Selbstverteidigung gerechtfer-
tigt ist. Ebenso auslegungsbe-
dürftig ist z. B. im humanitären 
Völkerrecht, wann ein erwar-
teter militärischer Vorteil die 
voraussichtlichen zivilen Schä-
den überwiegt und damit das 
sogenannte Exzessverbot nicht 
greift. Das Völkerrecht ist also 
trotz aller Regelungsdichte 
von Interpretations- und An-
wendungsspielräumen geprägt. 
Gerade deshalb ist in völker-
rechtsrealistischer Perspekti-
ve der Diskurscharakter des 
Völkerrechts hervorzuheben, 
der aber nicht zu verwechseln 
ist mit Beliebigkeit und Unbe-
stimmtheit: Das Völkerrecht 
schafft vielmehr einen histo-
risch gewachsenen, empirisch 
erprobten Diskurskorridor, in-
nerhalb dessen Staaten ihre 
Positionen begründen und sich 
Kritik stellen müssen. Der Satz: 

„Was Völkerrecht ist, bestimmen 
wir“, wird in dieser Perspektive  
nicht pejorativ gelesen. Was 
die friedenswahrende Ausle-
gung des Völkerrechts ist, be-
stimmt der Diskurs, der somit 
das Handeln eines Staates (de-)
legitimieren kann. Gerade in 
seinem diskursiven und staat-

lichen Diskurskorridor verzer-
ren, ist das Völkerrecht auf ein 
tragendes Ethos angewiesen, 
das die beteiligten Akteure und 
Öffentlichkeiten normativ und 
motivational zu orientieren ver-
mag. Anders gesagt: Ohne ei-
nen „gemeinsamen Spirit“ ver-
liert das Völkerrecht auf Dauer 
an Kraft und Geltung; ohne 
ein gemeinsames Ethos droht 
es, zum Machtinstrument der 
Stärkeren zu werden.

Ein solches Ethos ist nicht 
als von allen geteilte monolithi-
sche Weltanschauung zu verste-
hen. Aus theologisch-friedens-
ethischer Sicht kann vielmehr 
ein „perspektivischer Universa-
lismus“ (Christian Polke) frie-
densfördernd wirken und das 
Recht beleben. Er hält gegen-
über partikularen und abschot-
tenden Positionen fest, dass es 
im globalen Miteinander um 
das Ganze geht – zugleich aber 
kein Absolutheitsanspruch der 
eigenen Perspektive erhoben 
werden darf. Dieses Ethos ver-
bindet zwei Pole: Es fragt nach 
dem, was für alle Menschen 
gelten soll, und mahnt zugleich 

zur Reflexion der eigenen Per-
spektivität. Eine internationale 
Ordnung kann sich nur halten, 
wenn universale Mindeststan-
dards gemeinsam ausgehandelt  
werden, ohne dass Einzelne ihre 
Vorstellung vom guten Leben  
verabsolutieren.

Theologisch spricht vieles für 
dieses zweipolige Ethos: Als Ge-
schöpf Gottes besitzt der Mensch 
keine „letzte Wahrheit“ und 
keine gottgleiche Erkenntnis.  
Gleichzeitig hat er als neuer 
Mensch in Christus die Gewiss-
heit, dass die Liebe Gottes und 
der Friede der Welt alle Men-
schen umfassen – ohne Halt an 
partikularen Gemeinschaften.

Das Völkerrecht realistisch 
einzuschätzen, bedeutet: Mit 
ihm allein lässt sich kein Frie-
den schaffen – und zugleich ist 
der von ihm gesetzte globale 
Diskursrahmen unverzicht-
bar. Das Völkerrecht bleibt auf 
ein lebendiges, ihn tragendes 
universales Ethos in plura-
ler Perspektivität angewiesen. 
Eine zentrale Aufgabe der 
christlichen Friedensethik ist 
es daher, vor dem Hintergrund 
der eigenen Tradition für ein 
Ethos des perspektivischen 
Universalismus zu werben und 
dieses bottom-up in die ökume-
nische und globale Öffentlich-
keit einzubringen. Dies ist ihr 
bescheidener, aber nicht zu  
unterschätzender Beitrag.�

liches Handeln (de-)legitimie-
renden Charakter liegt die Kraft 
des Völkerrechts.

Das Völkerrecht und  
seine Angewiesenheit  
auf ein belebendes Ethos
Das Völkerrecht verdient also 
weder Spott noch Resignation. 
Seine Grenzen gilt es, nüchtern 
wahrzunehmen, seine Potenzi-
ale konsequent zu nutzen. Das 
Völkerrecht ist eine zivilisatori-
sche Errungenschaft, die – oft 
kontrafaktisch – Maßstäbe setzt. 
Deshalb ist es nur folgerichtig, 
dass die theologische Friedens-
ethik mit ihrem Leitbild des Ge-
rechten Friedens einhellig an 
seiner Bedeutung festhält. Da-
bei erschöpft sich die friedens-
ethische Aufgabe jedoch nicht 
darin, Recht schlichtweg zu 
bestätigen. Vielmehr sollte die 
Friedensethik ihre eigene Rol-
le im Gegenüber zum Recht 
wahrnehmen, die u. a. in der 
Reflexion und Förderung eines 
friedenswahrenden Ethos liegt. 
Denn gerade angesichts der  
Gefahr, dass machtpolitisch mo-
tivierte Auslegungen den recht-

Mutmaßliche Kriegs­
verbrechen im  

Ostkongo: Bewohner 
fliehen im Januar 2025 

vor Kämpfern der 
M23-Miliz in Goma

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
FR

IE
D

EN
S
ET

H
IK

  
  

 5
8 



D
en

 g
u

te
n

 U
m

ga
n

g 
m

it
 W

af
fe

n
 u

n
d
 m

it
 K

am
er

ad
en

 l
er

n
en

: 
R

ek
ru

te
n

 i
n

 d
er

 B
as

is
au

sb
il

d
u

n
g 

am
 G

ef
ec

h
ts

ü
bu

n
gs

ze
n

tr
u

m
 H

ee
r 

(G
Ü

Z
) 

in
 G

ar
d

el
eg

en
 



HALTUNG ALS 
STRATEGISCHE GRÖSSE

Der Ansatz der Transformativen Autorität – und  
warum wir ihn auf seine Anschlussfähigkeit  
an die Innere Führung hin befragen sollten

Von Frank Baumann-Habersack

E ine Anweisung oder sogar ein Be­
fehl ergehen – und doch bleibt die 
Reaktion darauf verhalten. Zwischen 

Führung und Geführten steht offensicht­
lich etwas Unsichtbares. Sind es Zweifel,  
Erschöpfung oder Misstrauen? Solche 
Momente können Prüfsteine für jede 
Führungskraft sein. Sie zeigen: Selbst in 
scheinbar klaren Hierarchien entsteht 
Wirksamkeit kaum durch Befehl und Ge­
horsam.

Die Bundeswehr hat mit der „Inneren 
Führung“ ein Konzept etabliert, das den 
„Staatsbürger in Uniform“ in den Mittel­

punkt stellt – und Disziplin mit der Ach­
tung der Menschenwürde verbindet. Die 
Frage, wie Führungspersonen in solchen 
Situationen handeln und inwieweit dies 
ihrem Verständnis von Innerer Führung 
entspricht, wird zu einer bedeutsamen  
Reflexionsaufgabe.

Warum wir Autorität neu denken 
müssen
Wer führt – und wer folgt? Diese Frage ver­
handeln wir fortlaufend, meist unbewusst. 
Autorität ist dabei kein Besitz – auch wenn 
unsere Sprache das suggeriert und ins­

Soldaten beim Antreten auf  
der Gorch-Fock-Mole im  
Marinestützpunkt Kiel:  

Wer führt, ist klar geregelt.  
Beim „Wie“ gibt es  

Spielraum

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
IN

N
ER

E 
FÜ

H
R

U
N

G
  

  
 6

0 



besondere Medienschaffende meist solche 
Narrative aufrechterhalten. Vielmehr bildet 
sie sich erst durch eine Beziehung und ver­
geht ohne sie – schon immer, als eine Art 
anthropologische Konstante.

Lange dominierte das autoritäre Modell,  
das mit Macht oder gar Gewalt agiert, aber 
im Kern nichts mit echter Autorität zu 
tun hat: einer oben, die anderen unten –  
mit Gehorsamspflicht und Strafe bei Ab­
weichung. Heute zeigt sich diese Gewalt oft 
subtil: durch Beschämung oder Ausgren­
zung, besonders im digitalen Raum.

Als Gegenreaktion entstand die anti­
autoritäre Haltung: keine Grenzen, kein 
klares Führen. Doch das Vakuum füllen 
meist schnell informelle Machtgruppen, die 
in der Regel nur eigene Interessen durch­
setzen – eher früher als später auch mit  
physischer Gewalt.

Beide Haltungen verletzen Würde, zer­
stören Vertrauen und erschweren Zu­
sammenarbeit – in sicherheitskritischen 
Bereichen vermutlich mit potenziell gra­
vierenden Folgen.

Zwangsläufig drängt sich die Überle­
gung auf, wie sich solche Dynamiken zu 
den Grundprinzipien der Inneren Führung 
verhalten.

Der wissenschaftliche Ansatz der 
Transformativen Autorität
Wenn Führungspersonen weder durch au­
toritäre noch antiautoritäre Einstellungen  
sichere Beziehungen erzeugen können, 
braucht es eine andere Haltung, die den­
noch wirksam ist: die Transformative  
Autorität.

Frank Baumann-Habersack 
erforscht die Dynamik von Autorität 
in Organisationen an der Universität 
Bremen und begleitet als Publizist, 

Mediator und Berater Führungskräfte 
in Zeiten tiefgreifenden Wandels.

Sie ist keine Mischung der beiden Pole 
des klassischen Autoritätskontinuums, son­
dern ein eigenständiger, empirisch-wissen­
schaftlich fundierter Ansatz – der ein neues 
Feld eröffnet. Ihre Grundwerte sind Gleich­
wertigkeit (nicht Gleichheit), Gewaltlosig­
keit, Bescheidenheit, Wahrhaftigkeit und 
Transparenz.

Ihr Ursprung liegt in der Haltung der 
„Neuen Autorität“ (Omer und von Schlippe),  
deren historische Wurzeln in der Füh­
rungshaltung von Gandhi, Martin Luther 
King und Gene Sharp liegen – verortet in 
der Psychologie des gewaltfreien Wider­
stands.

Sie übernimmt Verantwortung für Füh­
rung, schützt Grenzen und Würde – und 
baut gleichzeitig belastbare Beziehungen 
(für Konflikte) auf. Ihre Wirkung entsteht 
nicht durch Unterordnung, sondern durch 
freiwillige Zuschreibung von Autorität auf­
grund innerer, verkörperter Präsenz.

Es liegt nahe zu prüfen, wie sich dieser 
Ansatz als Ergänzung oder Vertiefung der 
Inneren Führung verstehen ließe.

Vertrauen ist mehr als ein Gefühl
Wer wirksam führen will, braucht Ver­
trauen – nicht als fehlinterpretiertes rein 

„freundliches Gefühl“, sondern als strategi­
sche Größe, die Einsatzfähigkeit, Resilienz 
und Konfliktfähigkeit stärkt.

Vertrauen entsteht eher, wenn Füh­
rungskräfte innerlich in sich und in der  
Beziehung „anwesend“ sind, sich selbst 
führen, beharrlich und deeskalierend han­
deln, Entscheidungen transparent machen –  
und Verantwortung für (auch unbeab­

IN
N

ER
E 

FÜ
H

R
U

N
G

  
  

 6
1 



sichtigte) soziale Schäden ihres Führungs­
handelns übernehmen; möglicherweise 
auch inklusive einer Form der Wiedergut­
machung.

Kontrolle kann kurzfristig Ordnung 
schaffen – aber oft auf Kosten von lang­
fristiger Bindung und Engagement.

Gerade dabei zeigt sich: Erfolg hängt in 
vielen Situationen weniger von Kontrolle 
ab, sondern vielmehr von sicheren, wür­
dewahrenden Beziehungen – ein Gedanke, 
der sich vermutlich im Prinzip der Men­
schenführung auf Augenhöhe der Inneren 
Führung widerspiegeln könnte.

Die kritische Seite –  
Missbrauchsrisiken
Auch ein Ansatz wie die Transformative  
Autorität ist nicht immun gegen Miss­
brauch. Ohne innere, kritische Haltung –  
insbesondere gegenüber dem eigenen  
Ego – und praktizierte Transparenz können 
ihre Elemente zur Tarnung undemokrati­
scher Macht dienen.

„Vertrauen“ entpuppt sich dann als rhe­
torisches Geklingel, Präsenz als invasive 
Überwachung, Beharrlichkeit als destruk­
tiver Zwang.

Deshalb braucht es wahrhaftige Selbst­
reflexion, institutionelle Korrektive und 
eine aktive Werte- und Interessengemein­
schaft, die Feedback ermöglicht, Miss­
brauch benennt und soziale Verletzungen 
in Wiedergutmachung bringt. Dies sind 
praktische Möglichkeiten, um das Risiko 
zu minimieren, dass Führungspersonen 
transformative Beziehungsgestaltung zur 
verdeckten Sicherung von unautorisierter 
Macht ausnutzen.

Die Frage, wie sich das mit den Prin­
zipien der Inneren Führung in Einklang 
bringen lässt, könnte dabei von besonderer 
Bedeutung sein.

Wege in der Praxis
Transformative Autorität entfaltet sich in 
sieben, sich überlagernden Elementen, die 
Haltung in konkretes Verhalten übersetzen 
– hier kurz angedeutet:

1 Präsenz – verkörperte innere Anwesenheit 
und äußere Nahbarkeit

2 Selbstführung – eigene Gefühle und  
Gedanken steuern, nicht das Verhalten 
anderer

3 Beharrlichkeit / Deeskalation –  
Grenzen wahren, ohne zu eskalieren

4 Wiedergutmachung – Fehler und 
soziale Schäden anerkennen, Beziehungen 
befrieden

5 Reflexion – auch eigene Anteile sehen, 
Co-Führung entwickeln

6 Transparenz – Entscheidungen erläutern, 
von eigenen Lernprozessen berichten – als 
Modell

7 Führungskoalition / -netzwerk –  
Kooperation in Konkurrenzfeldern, niemand 
muss mehr alleine führen

Diese Elemente lassen sich Schritt für 
Schritt entfalten, indem Menschen sich  
zunächst einseitig für diese Haltung ent­
scheiden; sich dann mit Gleichgesinnten 
zusammenschließen, Beziehungen be­
wusst gestalten und Strukturen schaffen, 
die Kollegialität sowie Gewaltfreiheit för­
dern.

Es lohnt sich zu reflektieren, welche dieser  
Elemente bereits mit den Grundsätzen der 
Inneren Führung übereinstimmen – und 
welche neuen Impulse hierdurch einflie­
ßen könnten.

Ausblick – Haltung als Beitrag  
zur Transformation
In einer komplexen, krisenanfälligen Welt 
braucht es konfliktrobuste, würdewahren­
de Führung, die auf sichere Beziehungen 
und Vertrauen gründet – auch wenn die 
aktuelle Weltlage gerade in die entgegen­
gesetzte Richtung zu driften scheint.

Transformative Autorität verschiebt den 
Fokus vom „Ich“ zum „Ich-im-Wir“, von 
Konkurrenz zu Kooperation. Sie stellt da­
mit keine „Gegen-Autorität“ dar. Vielmehr 
bietet sie sich als attraktive und wirksame 
Alternative an, Führungsbeziehungen zu 
erneuern.

Sie kann Organisationen und Gesell­
schaften gleichermaßen in Wandel brin­
gen und diesen unterstützen – besonders 
dort, wo Verantwortung, klare Entschei­
dungen und gegenseitige Achtung Hand in 
Hand gehen müssen.

In diesem Zusammenhang stellt sich  
abschließend die Frage, welche Haltung 
Führungspersonen in unübersichtlichen 
Lagen einnehmen – um sowohl ihrem Auf­
trag als auch den Grundsätzen der Inneren 
Führung zu folgen.�  

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
IN

N
ER

E 
FÜ

H
R

U
N

G
  

  
 6

2 



SO SCHWIERIG  
IST ES DOCH  
GAR NICHT!
Innere Führung ist in erster Linie eine Aufgabe  

der Selbstbildung. Aber es gibt Hilfen und Literatur  
zum Selbststudium
Von Christian Göbel

Unterricht an der  
Offizierschule des 
Heeres in Dresden: 

Innere Führung fordert 
Bereitschaft zum 

eigenverantwortlichen 
Lernen

IN
N

ER
E 

FÜ
H

R
U

N
G

  
  

 6
3 



A ls ich Offizieren die neue Vorschrift Ethische 
Bildung vorstellte, gab es neben Zuspruch eine 
typische Reaktion auf Themen der Inneren 

Führung (= IF): „Wie sollen wir das auch noch leis­
ten?“ Angesichts der „doppelten Zeitenwende“ erschei­
ne Stärkung der Kriegstüchtigkeit dringlicher. Doch 
ethische Bildung ist nicht nur wesentlich für die IF, sie 
ist auch weniger aufwendig, als es scheint, da sie auf 
Selbstbildung setzt. Aber damit wird niemand alleinge­
lassen. Hilfe zum Selbststudium bietet z. B. das neue 
Lesebuch Ethische Bildung des ZMSBw.1 

Bräuchte IF tatsächlich eine „neue Meistererzäh­
lung“ (T. Wanninger nach S. Lange), wäre das kein 
Neubegründungsnarrativ; wohl aber muss ihr Kern 
immer neu einsichtig gemacht werden. Kritik wie  
Weiterentwicklung müssen sich am Gewicht ethi­
scher Bildung messen lassen. Der „sperrige Begriff“ IF  
bezeichnet ja nichts anderes als Maßnahmen, die 
das „innere Gefüge“ gestalten: die geistige, politische,  
moralische Verfassung des Militärs.

Die Regelung zur Inneren Führung (A-2600/1)  
definiert den Werterahmen als „Kernbestand“ der IF. 
Weder die Gestaltungsfelder der Vorschrift noch die 
zahlreichen Themen des Handbuchs IF (2023) machen 
aus der IF selbst ein „Konvolut“ (T. Wanninger). Ihr 
Gehalt ist zeitlos. „Dynamisch“ ist die Anwendung 
in wechselnden militärischen und gesellschaftlichen  
Lagen, für stets neue Generationen, in einer Menschen­
führung, die die Werte des Grundgesetzes erfahrbar 
macht. Das neue Handbuch ist keine „verpasste Chance“  
(N. Holz), da es weniger Dienstanweisung als Anregung 
zum eigenen „Nachdenken“ sein will.2

Das eigene Lernen selbst verantworten
Zeitlos ist IF auch als „ganzheitliche Bildungskonzep­
tion“. Die Trias Mensch – Bürger – Soldat verpflichtet 
Dienstherr wie Einzelne zur Persönlichkeitsbildung. 
Baudissin sah schon „soldatische Erziehung“ als Selbst-

erziehung. Erst recht gilt das für „staatsbürgerliche Bildung“: IF erwartet die 
„Entwicklung einer inneren Haltung“, die die Werte der Bundeswehr teilt. Das 
ist Dienstvoraussetzung und bleibende Aufgabe. IF „fordert Bereitschaft zum 
eigenverantwortlichen Lernen“. Auch die Verfassungstreuepflicht (§ 8 SG) 
impliziert stete Reflexion eigener Entscheidungen im Dienst wie im Privaten.

Dieser Anspruch hat philosophische Tiefe, weil IF auf Freiheit setzt. Ob­
gleich man heute den Begriff Persönlichkeit bevorzugt, sprechen Vorschrift 
und neues Handbuch zu Recht von Charakter, der nach Aristoteles nicht  
angeboren, sondern selbstgebildet ist. Mirandola sah die Würde des Men­
schen in der Freiheit zur Selbstformung. Und Humboldts „höchste Ausbildung  
aller Kräfte des Menschen zu einem Ganzen“ steht Pate, wenn Bundeswehr­
angehörige nicht nur Spezialisten im Kriegshandwerk sein sollen. Durch  
lebenslange Arbeit an der eigenen Persönlichkeit verstehen sie ihre Rolle in 
der Demokratie und legitimieren die Bundeswehr demokratisch. Das „muti­
ge Selbstdenken“ der Aufklärung (Kant) schafft „moralische Urteilsfähigkeit“ 
und verhindert Kadavergehorsam. Reflexion über die Moral von Befehlen ge­
fährdet die militärische Ordnung auch nicht: „Gewissensgeleiteter Gehorsam“ 
ist kein Ungehorsam. Mündige Persönlichkeit macht am „scharfen Ende des 
Berufs“ auch militärische Professionalität aus. „Handeln aus Einsicht“ erlaubt, 
in komplexen Situationen eigenständig zu urteilen.

Selbstbildung ist „innere Führung“ des Ichs. IF verlangt, sich im Denken 
selbst zu führen, anstatt sich bloß führen zu lassen. Und nur durch Selbst­
führung kann man glaubwürdig andere führen. Ethische Selbstbildung ist 
Teil eines „Ideals soldatischen Dienens“, doch ohne Ideale wäre Gesellschaft 
nicht zu gestalten. Wer meint, dass IF „verkopft“ sei und Selbstbildung über­
fordere, traut Bundeswehrangehörigen wenig zu. Jeder Mensch ist geistbegabt 
und hat darin Würde. Diese begründet aber – so Sokrates – eine Pflicht zur 
Selbstreflexion. Auch ohne Philosophiestudium lässt sich praktizieren, was 
Aristoteles oder Kant beschreiben. Auch die Theorie der IF muss man nicht 
studieren, um ihren ethischen Kern zu erfassen. Wünschenswert wäre es aber.  

Prof. Dr. Dr. Christian Göbel lehrt 
Philosophie an der Assumption University in 

Worcester (USA) und, als Oberstleutnant  
der Reserve, Ethik an der Führungsakademie 

der Bundeswehr in Hamburg.

1 �A. Dörfler-Dierken (Hg.), 
Lesebuch Ethische Bildung. 
Anregungen für Soldatinnen  
und Soldaten der Bundeswehr, 
Potsdam 2026.

2 �Nicht anders gekennzeichnete 
Zitate stammen aus Handbuch 
oder Vorschrift. Daneben wird 
u. a. das erste Handbuch IF  
von 1957 (= HB 57) zitiert.

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
IN

N
ER

E 
FÜ

H
R

U
N

G
  

  
 6

4 



Manche der „altbekannten Bilder“  
helfen auch in modernen Kriegen
Einfacher zu vermitteln sind Werte des Grundgesetzes 
auch, weil es das universelle Menschenrechtsethos um­
setzt. Und IF hat Wurzeln in „europäischen Traditions­
werten“ (HB 57). Zu den Traditionslinien soldatischer 
Professionalität in der Bundeswehr kommt das zeitlose 
Ideal des guten Soldaten, der nicht nur Kampfmoral 

Und Offiziere, die das Lesebuch gesichtet haben, bestätigen, dass es in der Truppe  
genug Potenzial für geistige Bildung gibt. So hatte ich mit Daten zum Frei­
willigen Wehrdienst argumentiert;3 der neue Wehrdienst mag es verstärken.

Sollten wir Grundwerte nicht mehr vermitteln können, wäre nicht nur 
die Bundeswehr gefährdet, sondern die Gesellschaft. Die von manchen gefor­
derte „Leitkultur“, verstanden als Wertesystem, dürfte niemanden überfordern: 
weder Zuwanderer noch Bürger – erst recht nicht jene, die sie mit der Waffe 
verteidigen. Vielleicht kann IF gar Vorbild staatsbürgerlicher Bildung für alle 
sein; so erfüllte sich der Wunsch, dass sie auch ein „Angebot der Bundeswehr 
an die Gesellschaft“ sei. 3 �C. Göbel, Glücksgarant Bundeswehr? Berlin 2016.

Vielleicht kann Innere Führung gar 
Vorbild staatsbürgerlicher Bildung für 
alle sein; so erfüllte sich der Wunsch, 

dass sie auch ein „Angebot der  
Bundeswehr an die Gesellschaft“ sei.

Einsatzberitschaft braucht auch 
„geistige Rüstung“: Bundeswehr
soldaten 2013 in Masar-i-Scharif  

in Afghanistan

IN
N

ER
E 

FÜ
H

R
U

N
G

  
  

 6
5 



hat, sondern im Kampf Moral: nach Menschlichkeits­
gebot, Lehre vom gerechten Krieg, Völkerrecht. Auch 
viele Grundsätze guter Menschenführung haben sich 
über Jahrhunderte nicht geändert.

Beispiele nennt das Lesebuch, z. B. Shakespeares 
Heinrich V., der seine „Band of Brothers“ motiviert. 
Shakespeare thematisiert aber auch Kritik am König: 
dass er Kriegsgefangene töten will, gehe „gegen das 
Kriegsrecht“. So jemand ist kein guter Soldat.

Die Frage, ob „altbekannte Bilder eines guten Sol­
daten“ in modernen Kriegen überholt seien, beantwor­
tet das Lesebuch, indem es deren zeitlose Relevanz zeigt. 
Es ist Mittel einer Selbstbildung, die auf „Gewissens­
entscheidungen zwischen Leben und Tod“ vorberei­
tet. Reflexion an historischen Beispielen ist Teil einer 
tugendethischen Praxis, die charakterliche Disposition 
formt, um im Ernstfall selbstverantwortlich zu han­
deln. Militärisches wie moralisches Training zielen auf 
Handlungssicherheit.

Nicht nur die Bundeswehr ist dem Menschenrechts­
ethos verpflichtet. Die gemeinsame Tradition guten 
Soldatseins und demokratischer Werte garantiert die –  
zuweilen bezweifelte – Anschlussfähigkeit der IF in 
EU und NATO. Das Lesebuch zeigt z. B. Parallelen mit 
Amerikas „citizens in uniform“ – auch wenn diese Hal­
tung in den US-Streitkräften zu stärken wäre und ihre 
Bewährungsprobe als Schutzmacht der Demokratie 
noch bevorstehen könnte.

Auf ihren zeitlosen Kern baut auch T. Wanningers 
Kritik der IF (2023). Zeitlos ist aber nicht geschichtslos. 
Und der „Staatsbürger in Uniform“ ist keine „antiquierte“  
Begründung der IF, weil Soldaten heute Rechte haben. 
Es ging immer um die nie unzeitgemäße Bildungsar­
beit am Geist der Bundeswehr und Selbstverständnis 
ihrer Angehörigen. Außerdem liegen historische Grün­
de der IF nicht nur im Dritten Reich. „Abwehrbereite  
Kriegstüchtigkeit“ verlangte HB 57 v. a. gegen den 
Kommunismus. Zwar war auch die Bedrohung zeit­
bedingt, doch bleiben Rechts- und Linksextremismus 
ideologische Grundversuchungen, die bis heute Men­
schen der Demokratie entfremden. Die Bundeswehr 
muss ihre Werte immer neu ins Bewusstsein rufen 
und demokratische Resilienz stärken.

Pazifistische Sorgen sind ernst zu nehmen –  
aber unbegründet
Heute ist wieder klar, dass das Bewusstsein vom Sinn des Kampfs für die 
gute Sache demokratischer Werte auch „geistige Rüstung“ ist, die Einsatz­
bereitschaft stärkt. Mehr als äußerer Zwang schafft Selbstbildung durch  
innere Identifikation „Schlagkraft“ als Ziel der IF (HB 57). Manche sehen 
moralische Resilienz gar als Mittel gegen moral injury.

Pazifistische Sorgen vor Militarisierung sind ernst zu nehmen, aber unbe­
gründet. Die Bundeswehr forciert keine „Spartaner“-Mentalität (E. Wiesendahl).  
Es geht weiter allein um „Schlagkraft der demokratischen Armee“ (HB 57). Es 
bleibt ein Irrtum, dass die Bundeswehr, um Krieg führen zu können, „archai­
sche Kämpfer“ bräuchte, die ihr Ethos auf soldatische Sekundärtugenden (Mut, 
Treue . . .) beschränken, die Wert erst aus der Sache erhalten, der sie dienen. 
Wir brauchen keine „Spartaner“, wenn wir „Athener“ haben: soldatisch wie 
ethisch hervorragende Kämpfer für Freiheit und Demokratie.

Auch die Sorge vor Extremismus und der zu Zeiten des Internationalen  
Krisenmanagements geäußerte Verdacht, dass sich Kriegermentalitäten 
leichter rechtsradikalisieren lassen könnten, bestehen weiter. 2024 wurden  
97 Rechtsextreme aus der Bundeswehr entlassen. Aber es handelt sich um 
Einzelfälle. Dass Militär von Kampf redet, sich auf (Verteidigungs-)Krieg vor­
bereitet, liegt auf der Hand. Die meisten Bundeswehrsoldaten aber sind weder 
gewaltverherrlichend noch radikal. „Deutsche Krieger“ (S. Neitzel) haben in 
Afghanistan nicht großflächig NS-Devotionalien benutzt oder Kriegsverbre­
chen begangen. Aufgrund der „klaren Werteorientierung“ der IF haben die 
allermeisten trotz „extremer Belastung und fast täglicher Gefechte hoch dis­
zipliniert und moralisch völlig integer agiert“ – so ein ISAF-Kommandeur.4 
Und die Studie Armee in der Demokratie (2025) zeigt, dass es in der Bundes­
wehr weniger rechtsextreme Tendenzen gibt als in der Gesamtbevölkerung.

Trotzdem ist jeder Einzelfall zu viel. Dagegen wirkt die zeitlose (Selbst-)
Bildungsarbeit der IF, die „Resilienz gegen Ideologie und Propaganda“ schafft. 
Wer die Einladung dazu nicht annimmt, dem muss sie zugemutet werden!�

4 �Zu dem Schluss kam bei aller Kritik auch M. Bohnert, 
Innere Führung auf dem Prüfstand, Hamburg 2017.

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
IN

N
ER

E 
FÜ

H
R

U
N

G
  

  
 6

6 



RAMBOS PLATZ 
IST IN DER MITTE 

DER GESELLSCHAFT
Über ausgelagerte Schuld und mehr Wertschätzung  

für Soldatinnen und Soldaten
Von Robin Wagener

W enn von „Rambo“ die Rede ist, haben viele sofort das Bild des brutalen  
Einzelkämpfers vor Augen – muskulös, waffenstarrend, gewaltbereit. 
In der Alltagssprache ist der Name zum Synonym für Rücksichts­

losigkeit und Brutalität geworden. Dabei erzählt der Film eine andere Geschichte: 
die eines traumatisierten Vietnamveteranen, der in seine Heimat zurückkehrt 
und dort keinen Platz mehr findet. Eine Gesellschaft, die Männer in den Krieg 
geschickt hat, will von ihnen und ihren Verwundungen nichts wissen.

Das Bild ist zugespitzt, aber es verweist auf ein Muster, das auch in Deutsch­
land oft zu beobachten ist. Soldatinnen und Soldaten verkörpern etwas, was 
wir gesellschaftlich gern verdrängen: die Realität militärischer Gewalt. Unser 
Selbstverständnis ist das einer aufgeklärten Gesellschaft, die Konflikte mit Wor­
ten löst. Wir lehren Kinder, dass Gewalt keine Lösung ist. Waffen erscheinen 
uns bedrohlich und moralisch suspekt. Diese Haltung ist wichtig und richtig für 
unser friedliches Zusammenleben. Doch sie blendet aus, dass es Situationen gibt, 
in denen Gewalt zur Verteidigung notwendig ist.

Jenseits der unmittelbaren Selbstverteidigung delegieren wir die Verantwor­
tung für Gewalt an den Staat: nach innen an Polizei und Justiz, nach außen an 

Robin Wagener ist 
Mitglied des Deutschen 
Bundestages (Bündnis 
90 / Die Grünen) und  
beschäftigt sich haupt-
sächlich mit Osteuropa 
und verteidigungspoliti-
schen Fragen. Zudem  
ist er Prädikant der  
Lippischen Landeskirche.

Tragische Figur:  
Als Veteran findet Rambo 
(Sylvester Stallone) keinen 

Platz mehr in einer  
Gesellschaft, die von der 
Realität des Kriegs nichts 

wissen will 

IN
N

ER
E 

FÜ
H

R
U

N
G

  
  

 6
7 



die demokratisch kontrollierte Parlamentsarmee. Aber mit dieser Delegation ent­
steht eine Versuchung: Die Last der Gewalt wird nicht nur praktisch, sondern 
auch moralisch ausgelagert. So bleibt das eigene Selbstbild unbeschädigt – wäh­
rend die Soldatinnen und Soldaten die ganze Last tragen. In ihnen bündelt sich 
das, was die Gesellschaft nicht sehen will. Und so begegnet man ihnen oft mit 
Distanz oder Befangenheit: Wer sich „freiwillig“ mit Waffen beschäftigt, muss 
doch „anders“ sein – vielleicht sogar wie der stereotype Rambo.

Die Gewalt, mit der die Polizei konfrontiert ist, erleben die meisten von uns 
im Alltag nicht. Aber wir können sie uns vorstellen. Und weil uns die Polizei 
davor schützt, genießen Polizistinnen und Polizisten in der Regel tiefen Respekt.

Unsachliche Angriffe aus Unsicherheit
Die Gewalt des Krieges hingegen ist eine andere Sache. Sie liegt außerhalb un­
serer unmittelbaren Lebenswelt. Krieg erscheint den meisten von uns als ferne 
Realität, die wir im Alltag möglichst nicht an uns heranlassen wollen. Häufig 
schwingt sogar die Haltung mit, dass schon die Beschäftigung damit oder die Vor­
bereitung auf den Ernstfall einem Herbeireden des Krieges gleichkomme. Damit 
wird die rationale, präventive Auseinandersetzung noch zusätzlich erschwert.

Unsere Gesellschaft hat die Verantwortung für militärische Gewalt in mehr­
facher Hinsicht übertragen: personell auf Soldatinnen und Soldaten, institutionell  
auf die Bundeswehr und international lange Zeit auf die USA als Sicherheits­
garant Europas. Zugleich werden diese Akteure oft – weit über sachliche Kritik 
hinaus – heftig angegriffen. Auch das lässt sich als Ausdruck einer gesellschaft­
lichen Unsicherheit im Umgang mit der eigenen Verantwortung deuten.

Die militärische Gewaltanwendung ist ein tiefer Bruch mit der eigenen Moral.  
Sie widerspricht unserem Friedensideal. Aber sie lässt sich nicht völlig aus  
der Welt schaffen, solange Freiheit und Menschenwürde bedroht sind. Eine 
reife Gesellschaft erkennt diese Spannung an, statt sie zu ignorieren oder aus­
zulagern. Eine reife Gesellschaft wertschätzt den Dienst von Soldatinnen und 
Soldaten und sieht Bundeswehrangehörige als Menschen mitten unter uns. Sie 
nimmt die Verantwortung für die Schattenseiten unserer Realität gemeinsam 
wahr. Darin liegt auch die Grundlage einer gesamtgesellschaftlichen Resilienz.

Neulich sah ich zwei Soldaten in Uniform am Bahnsteig, je ein Kind an der 
Hand. Eine Familie auf Reisen. Kein martialisches Bild, sondern ein Ausschnitt 
normalen Lebens. Und zugleich Menschen, die bereit sind, das auf sich zu nehmen,  
was wir als Gesellschaft lieber verdrängen.

Solche Begegnungen im Alltag sind wichtig. Sie machen sichtbar, dass es nicht 
um abstrakte „Träger von Gewalt“ geht. Es sind Staatsbürgerinnen und Staats­
bürger in Uniform, unsere Nachbarn. Menschen mit Familien, mit Werten, mit 
Fehlern und Traumata. Menschen, die einen Eid geleistet haben, „das Recht und 
die Freiheit des deutschen Volkes tapfer zu verteidigen“. Menschen, die dies als 
Teil einer Parlamentsarmee – auf Grundlage demokratischer Entscheidungen – 
tun. Menschen, denen wir viel stärker unseren Respekt, unsere Anerkennung 
und Dankbarkeit zeigen sollten. Denn sie sind bereit, im Ernstfall ihr Leben für 
unser Leben zu riskieren.

Unser Frieden ist bedroht, auch wenn das viele nicht wahrhaben wollen.  
Verteidigungsfähig zu werden, ist heute das Gebot der Stunde. Wir müssen als 
Gesellschaft viel stärker darüber ins Gespräch kommen und dabei vor allem mit 
den Menschen hinter dem militärischen Gerät reden. Denn es sind die Solda­
tinnen und Soldaten, die unsere militärische Verteidigungsfähigkeit tragen. Sie 
müssen stärker als bisher gesehen und anerkannt werden – nicht als Schablonen, 
sondern als Freiheitsverteidiger / innen und Menschen.

„Du bist ein Gott, der mich sieht“, sagt Hagar in der Wüste. Gerade in schwie­
rigen Situationen gilt dieser Zuspruch. Auch und gerade unseren Soldatinnen 
und Soldaten.�  

 Unser Selbstverständnis 
ist das einer aufgeklärten 
Gesellschaft, die Konflikte 

mit Worten löst.

 Diese Haltung ist  
wichtig und richtig  
für unser friedliches  

Zusammenleben.

Doch sie blendet aus, 
dass es Situationen gibt, 

in denen Gewalt  
zur Verteidigung  

notwendig ist.

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
IN

N
ER

E 
FÜ

H
R

U
N

G
  

  
 6

8 



A
m

 K
ar

fr
ei

ta
g 

2
0
2
5
 t

au
fe

n
 K

ir
ch

en
äl

te
st

e 
am

 S
tr

an
d
 v

o
n

 D
u

rb
an

 e
in

e 
G

lä
u

bi
ge

. 
D

ie
 f

ei
er

li
ch

e 
 

Z
er

em
o
n

ie
 a

n
 d

er
 s

ü
d

af
ri

k
an

is
ch

en
 K

ü
st

e 
zi

eh
t 

je
d

es
 J

ah
r 

H
u

n
d

er
te

 M
en

sc
h

en
 a

n
, 

d
ie

 d
u

rc
h

 d
as

 
R

it
u

al
 i

h
re

 V
er

bu
n

d
en

h
ei

t 
m

it
 G

o
tt

 u
n

d
 d

er
 G

em
ei

n
sc

h
af

t 
b
ek

rä
ft

ig
en



DEM LEID  
RAUM GEBEN

Wenn die Öffentlichkeit erschüttert ist, ist oft ein zentraler  
Gottesdienst Ausdruck des Gedenkens. Für eine solche  

Kombination staatlichen und religiösen Handelns gibt es  
gute Gründe; aber sie stößt auch an Grenzen,  

wenn der kirchliche Horizont zu eng ist
Von Kerstin Menzel

N ach einer Gewalttat, 
die viele erschüttert, 
nach einem Unglück 

im Verkehr oder einer Naturka-
tastrophe wie Flut oder Tsuna-
mi: Meistens findet in Deutsch-
land nach einigen Tagen ein 
Gottesdienst zum Gedenken 
statt, an dem auch die staatli-
chen Repräsentant:innen teil-
nehmen. Nicht selten halten 
Bundespräsident, Ministerprä-
sidentin oder Bürgermeisterin 
im Anschluss auch noch eine 
Rede. In Erinnerung sind sicher  
die Gedenkfeiern nach dem 
Tsunami am Jahreswechsel  
2004/05, der Gottesdienst nach 
dem Absturz einer German-
wings-Maschine in den fran-
zösischen Alpen 2015 oder die 
Feier unmittelbar nach dem 
Anschlag auf dem Berliner 
Breitscheidplatz 2016. So war es 
zuletzt auch nach der Messer-
attacke auf eine Kindergarten-
gruppe im Stadtpark in Aschaf-
fenburg und dem Anschlag auf 
eine Demonstration der Ge-
werkschaft ver.di in München.

Staatliches Gedenken in 
der Kirche? Dafür gibt es gute 
Gründe: Die Kirchengebäude 
als öffentliche Räume reprä-
sentieren symbolisch die Ge-
schichte und Identität einer 
Stadt oder eines Ortes. Häu-

Zeichen des Zusammenhalts:  
Anteilnahme in der Kaiser-Wilhelm-
Gedächtniskirche nach dem Attentat 

auf dem Breitscheidplatz

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
G

LA
U

B
EN

S
FR

A
G

EN
  

  
 7

0 



fig finden nach einer Gewalt-
tat oder einem Unfall vor ihren 
Türen und Mauern das Erschre-
cken und das Mitgefühl einen 
ersten Ausdruck: mit Kerzen, 
Blumen und Kuscheltieren, 
Botschaften der Solidarität und 
Anteilnahme auch von denen, 
die nicht direkt betroffen sind, 
aber mitfühlen. Im kulturellen 
Gedächtnis ist offenbar auch  
in einer säkularer werdenden 
Gesellschaft gespeichert, dass 
Kirchengebäude Räume für 
Notzeiten, für Grenzfälle des 
Lebens, für die Zeiten sind, in 
denen einem die Worte fehlen.

Worte, die helfen, wenn es 
keine Antworten gibt
Das ist dann auch ein zweiter gu-
ter Grund für religiöse Trauer
feiern angesichts von plötzlich 
hereinbrechendem Leid. Die 
Kirchen bewahren Texte und 
Rituale, die aus Krisenzeiten 
kommen und daher auch in 
Krisenzeiten tragen können. 
Die Psalmen geben Verzweif-
lung, Schock, Trauer und Zorn, 
ja, dem Gefühl, aus der Welt ge-
fallen zu sein, Sprache. Gebete  
können den offenen Fragen 
ebenso wie der Sehnsucht nach 
Trost und Halt Ausdruck geben, 
ohne diese auflösen zu müssen.

Doch wird das Gedenken 
in einem Gottesdienst unse-
rer pluralen Gesellschaft noch 
gerecht? Seit vielen Jahren 
ist die Gestaltung der Feiern 
in ökumenischer Verbunden-
heit selbstverständlich, wobei 
das nicht davon abhält, aus der 
Logik der Repräsentation her-
aus Dubletten zu produzieren: 
Zwei Begrüßungen sind viel-
leicht noch unkompliziert, aber 
zwei Predigten brauchen doch 

fern mit Bibelversen und bi-
schöflichem Segen unter einem 
christlichen Deckmantel zu ge-
denken“, so etwa in der „taz“ 
im Januar 2025. Diese Forde-
rungen sind noch sehr über-
schaubar. Auch nach den letz-
ten Gewalttaten in Magdeburg 
und Aschaffenburg wurde sehr 
selbstverständlich auf die Kir-
chen als zentrale Akteure und 
ihre Räume zurückgegriffen – 
so eindeutig christlich waren 
diese Gedenkfeiern, dass der 
Imam in Aschaffenburg den 
politischen Repräsentant:in-
nen zugeordnet wurde und 
nicht dem religiösen Teil. Die 
bereits stattfindenden öffent-
lichen muslimischen Trauer-
feiern, die meist nicht nur den 
Opfern der eigenen Religion zu-
gedacht sind, finden dagegen in 
der öffentlichen Wahrnehmung 
jenseits der lokalen Ebene kaum 
Aufmerksamkeit.

Nicht immer sind die  
zentralen Gedenkfeiern 
Gottesdienste
Zwei andere Feiern machen 
deutlich, dass die Allianz mit 
den christlichen Kirchen auch 
schnell zerbrechen kann. In der 
zweiten Welle der Coronapan-
demie verstärkten sich die Rufe 
nach einem Gedenken, denen 
der Bundespräsident schließ-
lich nachkam und eine Ge-
denkfeier im Konzerthaus im 
April 2021 ansetzte – zunächst 
ohne Abstimmung mit den Kir-
chen. Nachdem diese sich irri-
tiert geäußert hatten, wurde 
ein Gottesdienst am Vormittag  
desselben Tages ergänzt, in den 
dieselben Teilnehmenden ein-
gebunden wurden wie in die 
staatliche Feier – Angehörige 

Dr. Kerstin Menzel 
ist Lektorin für Prak-
tische Theologie mit 

Schwerpunkt Seelsorge 
an der Theologischen 

Fakultät der Universität 
Leipzig. Sie arbeitet 

an einem Habilitations-
projekt zur Frage nach 
der Öffentlichkeit des 

Gottesdienstes.

viel Raum und folgen nur sel-
ten einer gemeinsamen Dra-
maturgie, ein doppelter Segen 
wirkt manchmal überbetont. 
In den letzten Jahren wurden 
darüber hinaus Vertreter:innen 
des Judentums und des Islams 
eingebunden mit Gebeten, Be-
teiligung an den Fürbitten oder 
eigenen Statements.

Dennoch bleibt es in der Re-
gel ein christlicher Gottesdienst 
mit liturgischer Gastfreund-
schaft und dieses Modell trägt 
spätestens dann nicht mehr als 
repräsentatives Ritual, wenn 
Opfer zum Objekt des Hasses 
werden, gerade weil sie nicht als 
Teil der christlichen deutschen 
Gesellschaft angesehen wer-
den. Ein Indiz für diese Wahr-
nehmung: Nach den Morden 
des NSU und nach dem rassis-
tischen Anschlag in Hanau fan-
den die zentralen Gedenkfeiern 
rein säkular getragen statt. Die 
lokalen Kirchen haben in ihren 
Gottesdiensten das Geschehen 
auch aufgenommen – der zent-
rale, im Fernsehen übertragene 
und medial stark wahrgenom-
mene Ritus wurde jedoch von 
Kanzlerin bzw. Bundespräsi-
dent im Berliner Konzerthaus 
und im Congress Park Hanau 
organisiert.

In einer Kommission der 
Partei Bündnis 90/Die Grünen 
zu nötigen Veränderungen in 
der Gestaltung religiös-staat-
licher Kooperation angesichts 
zunehmender religiöser und 
weltanschaulicher Pluralität 
wurden 2016 auch Verände-
rungen in der Gedenkkultur 
gefordert. Auch medial wer-
den vereinzelt Stimmen laut, 
die den Staat auffordern, „da-
rauf [zu] verzichten, allen Op-

G
LA

U
B

EN
S
FR

A
G

EN
  

  
 7

1 



von Menschen, die in der Pan-
demie (nicht nur an Corona)  
verstorben waren, und die Re-
präsentant:innen der fünf Ver-
fassungsorgane: Bundestag, 
Bundesrat, Bundesregierung, 
Bundespräsident und Bun-
desverfassungsgericht. Beide 
Feiern wurden im Fernsehen 
übertragen, der zentrale Ge-
denkakt mit dem Anzünden 
von Kerzen fand jedoch im 
Konzerthaus statt.

Nach dem Anschlag auf dem 
Stadtfest in Solingen 2024 gab 
es einen Gottesdienst zum 
Gedenken, der jedoch zum 
Schutz der Trauernden unter 
Ausschluss von Fernsehüber-
tragung und Fotografie statt-
fand. Die zentrale, medial auf-
genommene Gedenkfeier fand 
dann im Theater und Konzert-
haus von Solingen statt. Neben 
Oberbürgermeister, Minister-
präsident und Bundespräsident 
waren dort auch die Stadtsuper-
intendentin und der Stadtde-
chant beteiligt. In ihrem Beitrag 
verwoben sie Aspekte einer An-
sprache und religiöser Sprach-
formen: Sie verbanden die  
Seligpreisungen mit Worten 
aus Thora und Koran, ergänz-
ten sie mit Worten, die zwi-
schen religiöser Rede und Gebet 
changierten, und endeten mit 

die Maßnahmen zur Begren-
zung der Ansteckung, das vom 
Bundespräsidenten konkret 
und empathisch benannt wird. 
Und deshalb war der Gottes-
dienst von Papst Franziskus vor 
Lampedusa 2013 ein so wichti-
ges Zeichen in einer andauern-
den und verdrängten humani-
tären Krise, die nur gelegentlich 
mediale Aufmerksamkeit erhält, 
aber unvermindert weitergeht. 
Wer gibt eigentlich den Impuls 
für das Stattfinden eines Ge-
denkens und für wen nutzen 
die Kirchen ihre Privilegien?

Wie werden wir als Gesell-
schaft dem Leid zukünftig Aus-
druck geben? Wie finden auch 
umstrittene und widersprüch-
liche Erfahrungen unserer  
Migrationsgesellschaft Raum? 
Wie können unterschiedliche 
Deutungen von Gewalttaten, 
insbesondere auch die Perspek-
tive der Betroffenen, angemes-
sen Ausdruck finden? All dies 
sollte gesellschaftlich breit dis-
kutiert werden. Entscheidend 
wird aber wohl sein, wie über-
zeugend die Rituale sind, die 
Kirchen, Moscheen, jüdische 
Gemeinden und andere Reli-
gionsgemeinschaften ebenso  
wie staatliche Akteure entwi-
ckeln.�

W
ie

 w
er

d
en

 w
ir

 a
ls

 G
es

el
ls

ch
a
ft

 d
em

 L
ei

d
  

zu
k
ün

ft
ig

 A
us

d
ru

ck
 g

eb
en

? 
W

ie
 fi

nd
en

 a
uc

h
 

um
st

ri
tt

en
e 

un
d
 w

id
er

sp
rü

ch
lic

he
 E

rf
a
hr

un
g
en

 
un

se
re

r 
M

ig
ra

tio
ns

g
es

el
ls

ch
a
ft

 R
a
um

? 

dem Friedenswunsch in drei  
Sprachen – Deutsch, Hebräisch, 
Arabisch.

Wer gibt die Impulse?
Es gibt Ereignisse, da ist sofort 
deutlich, dass eine Gedenk-
veranstaltung mit gesamtge-
sellschaftlicher Bedeutung 
sinnvoll und angemessen ist. 
Im Überblick lässt sich jedoch 
auch noch einmal kritisch fra-
gen: Wessen wird nicht ge-
dacht? Welches Leid findet 
kein Gedenken? Die großen 
Gedenkfeiern, in die religiö-
se Akteure in Deutschland so 
zentral eingewoben sind, lassen  
sich ja als Teil gesellschaftlicher 
Aushandlungen der Wahrneh-
mung und Deutung von Leiden 
und der öffentlichen Anerken-
nung von „Opfern“ begreifen. 
Deshalb war die Etablierung 
von Gedenkfeiern für im Dienst 
verstorbene Soldat:innen so 
wichtig. Und deshalb war auch 
die Gedenkfeier des Bundes-
präsidenten in der Pandemie 
eine so sensible Angelegenheit –  
aus einem Gedenken für an  
Covid-19 Verstorbene wurde 
dann ein Gedenken an die Ver-
storbenen in der Pandemie, weil 
auch dieses Sterben in Einsam-
keit dazugehörte zum Leiden, 
ebenso wie das Leiden durch 

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
G

LA
U

B
EN

S
FR

A
G

EN
  

  
 7

2 



DIE GEWALTFREIE  
ALTERNATIVE

Sie vertraten die konsequente Trennung von geistlichem und 
weltlichem Reich – und wurden gerade dadurch zum Politikum. 

Vor 500 Jahren entstand die Täuferbewegung  
als Teil der Reformation

Von Astrid von Schlachta

 
Mit einem Pilgermarsch in Hamburg 

feiern Geistliche und Gäste im 
September 2025 das 500-jährige 

Bestehen der Täuferbewegung

G
LA

U
B

EN
S
FR

A
G

EN
  

  
 7

3 



D auerhafter Frieden, so der Älteste der Orlofferfelder Men-
nonitengemeinde Peter Froese in einer Schrift von 1850, 
sei deshalb nie durch Krieg erreichbar, weil jede Kriegs-

partei stets versuchen wird, stärker als der Gegner zu werden. So 
beginne der Kampf immer wieder von neuem und das Wort Jesu 
bewahrheite sich: „Wer das Schwert nimmt, soll durchs Schwert 
umkommen.“ Froese ist nicht der erste Mennonit, der die Spirale  
der Gewalt heraufbeschwört und damit die Tiefen und Schre-
cken von Kriegen offenlegt. Seit dem 16. Jahrhundert gehört die 
Gewaltfreiheit zur theologischen DNA der Mennoniten. Aller-
dings verdeutlichen die vergangenen 500 Jahre, dass die politisch- 
gesellschaftlichen Rahmenbedingungen für die Täufer auch  
immer wieder unterschiedliche Antworten auf die Frage nach  
Gewalt und Gegenwehr hervorgebracht haben.

Die Mennoniten entstammen der Täuferbewegung, die im  
16. Jahrhundert im Zuge der Reformation entstanden ist. Auch 
die Hutterer, die heute in Kanada und in den USA leben, ge-
hören dazu. Und im späten 17. Jahrhundert spalteten sich die  
Amischen von den Schweizer Täufern ab; sie sind immer noch 
für ihre strikte Absonderung von der „Welt“ bekannt. Die ver-
schiedenen täuferischen Gemeinden, die theologisch und sozial 
keineswegs homogen waren, bildeten sich aus Kreisen um Martin  
Luther, Ulrich Zwingli und Thomas Müntzer (1489−1525), verfolg-
ten dann jedoch eigene Reformideen. Luther und Zwingli brach-
ten sie die Kritik entgegen, sich zu stark von der Politik abhängig 
zu machen und nötige geistliche Reformen zu langsam anzuge-
hen. Mit Thomas Müntzer hatten spätere Täufer zunächst in den 
Aufständen des Bauernkriegs für eine gerechtere Welt nach bibli-
schen Maßstäben gekämpft. Nach der Niederschlagung der Auf-
stände wandten sie sich dann dem Täufertum zu und schworen 
dem Griff zu den Waffen ab.

Nonkonformisten der Reformation
Das Jahr 1525 markiert in gewisser Weise einen Anfang der  
Täuferbewegung. An einem Abend Ende Januar tauften sich in 
einem Privathaus in Zürich einige Kritiker Ulrich Zwinglis offen-
bar sehr spontan gegenseitig auf ihren Glauben. Die Geschehnisse 
wurden rasch öffentlich, was zu einem wachsenden Druck auf die 

Gruppe um Konrad Grebel und 
Felix Mantz führte. Zumal kurz 
nach den Ereignissen in Zürich 
weitere Taufen in der näheren 
Umgebung, unter anderem in 
Zollikon, stattfanden.

Neben der erwähnten Ge-
waltfreiheit gehörten die Glau-
bens- oder Erwachsenentaufe, 
die Eidesverweigerung sowie  
die Forderung nach einer strik-
ten Trennung von Politik und 
geistlicher Gemeinde zu den 
Glaubensüberzeugungen der 
Täufer. Die Mündigkeit der 
einzelnen Gläubigen hatte in 
täuferischen Gemeinden eine 
hohe Priorität. Dies zeigte sich 
schon in der Frage der Taufe. 
Der Hutterer Peter Riedemann 
schrieb 1545: „Dieweil die  
Kinder von Gott christlicher 
Weise, das ist durch das ge-
predigte Wort, Glauben und 
Heiligen Geist nicht geboren 
sind, mögen sie rechter Weise 
nicht getauft werden. Darum  
lehren wir, daß man die, so 
das Wort gehöret, demselben 
geglaubt und Gott erkannt ha-

ben, taufen solle und nicht die 
Kinder.“

Mit ihren Ideen waren die 
Täufer die Nonkonformisten 
der Reformation; sie passten 
in mehrfacher Hinsicht nicht 
in das politische System des 
16. Jahrhunderts hinein. Ihre 
Ideen waren geeignet, die ideell- 
normativen Grenzen der Zeit 
auszudehnen, stießen jedoch 
an die Mauern, die die poli-
tische Theorie der Zeit aufge-
richtet hatte. Für viele Täufer 
führte der Weg direkt ins Ge-
fängnis oder zur Hinrichtungs-
stätte. Die Verfolgung setzte 
bereits kurz nach der ersten 
Glaubenstaufe im Jahr 1525 
ein. Verschiedene Landesfürs-
ten und Stadtobrigkeiten erlie-
ßen Mandate, die „Wiedertaufe“ 
unter Todesstrafe stellten. Doch 
nicht nur Täufer mussten mit 
Strafen rechnen, sondern auch 
all jene, die Täufern Schutz und 
Obhut gewährten.

Zum harten Vorgehen der 
Obrigkeiten trugen vor allem 
die politisch relevanten Aspekte  

„Frieden halten, Frieden bauen,  
Frieden machen.“

Hamburger Mennonit Gerhard Roosen 1702

ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
G

LA
U

B
EN

S
FR

A
G

EN
  

  
 7

4 



des täuferischen Glaubens bei, also die strikte Trennung des 
geistlichen vom weltlichen Reich, aber natürlich auch die Wei-
gerung, zu den Waffen zu greifen und Eide zu leisten. Sätze,  
wie Menno Simons, ein friesischer Prediger der Täufer, der den Men-
noniten ihren Namen gab, sie formulierte, stellen bis heute eine He-
rausforderung dar: „Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Würden alle 
Herren und Fürsten mit allen ihren Untergebenen, die sich des Namens  
Christi rühmen, die angewiesene Lehre Christi als recht und gut 
erkennen und wären gesinnt, gemäß der Lehre, des Lebens und 
des Geistes Christi, dann wäre es nicht nötig, Städte und Burgen 
zu ummauern, Reiter und Fußknechte zu halten und tödliche 
Waffen wie Büchsen, Schwerter und Spieße machen zu lassen.“

Es gab auch pragmatische Ansätze
Einen inner-täuferischen Kontrapunkt zur strikten Gewaltfrei-
heit setzte Balthasar Hubmaier. Er vertrat eine pragmatischere  
Auffassung, die die täuferischen Christen stärker „in der Welt“ 
positionierte. Unter anderem war es für ihn auch denkbar, dass 
täuferische Christen ein Amt in der Obrigkeit übernehmen, was 
andere täuferische Gruppen vehement verneinten. So schließt 
Hubmaier nicht aus, dass eine Obrigkeit christlich sein könnte, 
auch wenn sie das Schwert zur Herstellung von Ordnung einsetze.  
Es sei „der Obrigkeit Amt, wie es Gott selbst vielfältig in der Schrift 
anzeigt“, und dieses könne nicht „ohne Blut und Tötung“ ausge-
füllt werden. Im Ernstfall müsste die Obrigkeit das Schwert eben 
auch gebrauchen, um „alle frommen und unschuldigen Men-
schen“ zu verteidigen und zu schützen. Wichtig sei jedoch, dass 
die Obrigkeit das Schwert nur in voller Verantwortung vor Gott 
und in Legitimation durch Gott gebrauche und ein Christ ein  
obrigkeitliches Amt nicht „aus Begierde der Herrschung“ an-
nehme. Wenn somit klar sei, dass die Obrigkeit aus christlichen  
Motiven heraus handele, sei jeder Untertan verpflichtet, der  
Obrigkeit beizustehen, wenn er „durch Glocken, Büchsenstürme,  
Kreuzschüsse, Briefe oder andere Aufgebote“ dazu aufgefordert 
werde.

Die Gewaltfreiheit blieb über die gesamte Frühe Neuzeit ein 
Identitätsmerkmal der Täufer. In den verschiedenen Schriften und 
Bekenntnissen fehlte sie nicht, auch wenn die Thematik in viel-

fältiger Weise behandelt wur-
de. So machten täuferische 
Gemeinden in den vergange-
nen 500 Jahren unterschiedli-
che Entwicklungen durch, die 
von einer sehr konsequenten 
Gewaltfreiheit, die auch Ver-
teidigung und Gegenwehr un-
tersagte, bis hin zum Dienst 
in der Armee reichte, etwa im  
19. Jahrhundert oder in der 
Zeit des Nationalsozialismus. 
Auch wenn sich der Blick da-
durch zeitweise stärker in die 
Gesellschaft hineinrichtete, 
stellt der täuferische Beitrag 
zum gesellschaftlichen Mitei-
nander bis heute Anfragen an 
die politischen Akteure über 
Aktion und Reaktion in Konflik-
ten und Krisen. Erstrebenswert 
bleibt als Prämisse eines christ-
lich motivierten Lebens unter 
täuferischen Vorzeichen eine 
Haltung, wie sie der Hamburger  
Mennonit Gerhard Roosen  
1702 formulierte: „Frieden hal-
ten, Frieden bauen, Frieden 
machen.“�

PD Dr. Astrid von 
Schlachta arbeitet 

an der Mennonitischen 
Forschungsstelle in 

Bolanden und an der 
Universität Hamburg.

G
LA

U
B

EN
S
FR

A
G

EN
  

  
 7

5 



ZU
R 

SA
C

H
E 

BW
 4

8 
  

  
G

la
u

b
en

s
fr

a
g

en
  

  
 7

6 

KIRCHE 
UNTER DEN 
SOLDATEN

Der Andachtsraum und der sakrale Bereich  
im Fliegerhorst Laage

Von André Stache

Der Andachtsraum 
steht allen offen,  

auch außerhalb der  
Gottesdienste und  

Gedenkfeiern

Der Glockenturm auf dem Gelände  
des Fliegerhorsts. Manchmal unterbricht 

der Lärm der Eurofighter die Ruhe  
im Andachtsraum

Laage



Ein Ort, der zum Verweilen 
und Luftholen einlädt – 
und für seelsorgerische  
Gespräche genutzt wird 

Der Andachtsraum im Unterkunftsbereich des Fliegerhorstes in Laage ist ein 
ökumenischer Ort der Einkehr. Der Raum bietet Vorbeikommenden und 
Besuchern, aber auch Mitarbeitenden die Gelegenheit, einen Augenblick 
einzukehren, sich zu besinnen, zu meditieren oder zu beten.
Bei Bedarf ist der Raum offen und ein Rückzugsort zur inneren Rast. Zu-
gleich ist er für die Mitarbeiter des Evangelischen Militärpfarramtes Laage ein 
Ort für Gespräche und Interventionen in existentiellen Lebenssituationen.

Was macht diesen Raum aber so besonders?  
Und was hat der Raum schon alles erlebt?
Als Unterkunft für Soldaten der Nationalen Volksarmee wurde er genutzt. 
Später war er ein Clubraum der Luftwaffensicherungsstaffel der Fliegerhorst-
gruppe des Jagdgeschwaders 73 „S“. Aber entscheidend ist die Gegenwart in 
einer Region, die wenig christlich geprägt ist. Heute ist der Raum ein Platz 
zum Verweilen, zum Luftholen und zum Nachdenken. Andachten werden 
hier gefeiert, Gottesdienste zelebriert – und es wird der Menschen gedacht, 
die uns verlassen haben.
Bei der praktischen Nutzung erleben Menschen, die den Raum betreten ha-
ben, sehr oft eine Situation, die skurril und gleichzeitig beeindruckend ist. 
Gelegentlich wird die Stille vom Donnern der Triebwerke startender Euro-
fighter unterbrochen und der Redner wird gezwungen, seine Ausführun-
gen zu unterbrechen. Er muss gezwungenermaßen schweigen. Vielleicht 
ist der Raum gerade deshalb ein fester Bestandteil des Fliegerhorstes Laage. 
Letztendlich ist der Raum nur ein Teil des von der Truppe zur Verfügung 
gestellten sakralen Bereiches. Dazu gehören außer dem Andachtsraum der 
Platz der Stille, der Glockenturm und auch das Denkmal im Unterkunfts-
bereich des Fliegerhorstes.�

Impressum

Mitarbeitende dieser Ausgabe: 
Prof. Dr. Friedrich Lohmann, Dr. Dr. Frank Hofmann, Prof. Dr. Dietrich 
Bonhoeffer (†), Dr. Roger Mielke, Katharina Müller-Güldemeister,  
Prof. Dr. Karl-Heinz Renner, Michael Kröner, Dorothea Heintze,  
Dr. Ulrike Peisker, Dr. Gisela Sauter-Ackermann, Moritz Hohmann, 
Prof. Dr. Alexander Dietz, Dr. Maximilian Schell, Frank Baumann-
Habersack, Prof. Dr. Dr. Christian Göbel, Robin Wagener,  
Dr. Kerstin Menzel, PD Dr. Astrid von Schlachta, André Stache

Redaktion: 
Dr. Dirck Ackermann (Chefredakteur), 
Walter Linkmann, Martin Middendorf, 
Sebastian Drescher, Florian Siebeck

Redaktionsanschrift: 

Jebensstraße 3, 10623 Berlin  
Telefon: 030 310181-123

Internet: 
www.militaerseelsorge.de 

E-Mail: 
militaerseelsorge@ekd.de

Beirat für die Redaktion: 
Jochen Bernhardt, Dr. Katja Bruns, Dr. Alexandra Dierks,  
Dr. Marvin Döbler, Veronika Drews-Galle, Reinhold Kötter,  
Dr. Roger Mielke, Bernd Rosner, Michael Strunk

Realisierung: 
Gemeinschaftswerk der Ev. Publizistik gGmbH
Abteilung Printprodukte, Leitung: Claudia Keller, Ursula Ott
Emil-von-Behring-Str. 3, 60439 Frankfurt / Main
Bildredaktion: Caterina Pohl-Heuser 
Gestaltung und Satz: Zully Kostka 

Druck: 
Strube Druck & Medien OHG,  
Stimmerswiesen 3, 34587 Felsberg

Verlag: 
Evangelische Verlagsanstalt Leipzig, 
Blumenstraße 76, 04155 Leipzig

Vertrieb:
Gemeinschaftswerk der Ev. Publizistik gGmbH
Emil-von-Behring-Str. 3, 60439 Frankfurt / Main
Martin Amberg, Telefon: 069 580 98-223
E-Mail: mamberg@gep.de

Erscheinungsweise: 
Zweimal jährlich

ISSN: 1869-4497 

 
 
Bildnachweise
Titel: DeliHayat, Getty Images / S. 5 Getty Images, NurPhoto, Sony 
Ramany / S. 7 Getty Images, Leon Neal; Getty Images, NurPhoto, 
Jakub Porzycki / S. 8–12 Getty Images, The Washington Post,  
Salwan Georges; Getty Images, AFP, Jose Jordan / S. 15 Getty 
Images, NurPhoto, Andrzej Iwanczuk / S. 16–17 Agentur Focus, 
Ostkreuz, Enno Kapitza; Wikimedia Commons / S. 18–21 Robert 
Capa, ICP, Magnum Photos, OSTKREUZ-Archiv; picture alliance, 
ZUMAPRESS, Carol Guzy; picture alliance, REUTERS, Mohammed 
Salem; Getty Images, Photo Researchers History, Jim Cartier /  
S. 22–25 PR; Cornelia Haas / S. 26–31 picture alliance, dpa,  
Hauke-Christian Dittrich; Getty Images, Yawar Nazir; picture  
alliance, epd-bild, Jens Schulze / S. 32–35 Bundeswehrkrankenhaus 
Ulm; Leon Scheffold / S. 36–39 Charlotte Sattler; picture alliance, 
United Archives, kpa Keystone / S. 40–41 Getty Images, Nuccio  
DiNuzzo / S. 42–43 Getty Images, ullstein bild; Getty Images,  
Vladislav Stepanov / S. 45 picture alliance, TASS, Alexander  
Polegenko; Getty Images, Contributor / S. 46–48 Getty Images, 
Global Images Ukraine, Ivan Antypenko; Getty Images, AFP, Sergey 
Bobok / S. 49 Getty Images, AFP, Frederico Parra; picture alliance, 
Reuters, Adrees Latif / S. 50–51 Getty Images, AFP, Oleksandr  
Gimanov / S. 52–55 picture alliance, Chromorange, Michael  
Bihlmayer; Getty Images, AFP, Heiko Junge / S. 56–58 Getty 
Images, AFP, Valery Sharifulin; Getty Images, STR, AFP / 
 S. 59 Verena Brüning / S. 60–61 picture alliance, sulupress.de,  
Jörg Waterstraat / S. 63–66 picture alliance, dpa, Oliver Killig;  
picture alliance, dpa, Maurizio Gambarini / S. 67–68 picture- 
alliance, dpa, Warner Bros / S. 69 picture alliance, Reuters, Rogan 
Ward (2) / S. 70–72 laif, SZ Photo, Regina Schmeken / S. 73–75 
epd-bild, Gregor Fischer / S. 76–77 Walter Linkmann / S. 78 Getty 
Images, Bettmann/ S. 79 Getty Images, Justin Case

Im Auftrag des Evangelischen Militärbischofs herausgegeben von  
Professorin Dr. Angelika Dörfler-Dierken, Universität Hamburg;  
Dr. Dr. Frank Hofmann, Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche 
Deutschlands (VELKD); Professor Dr. Friedrich Lohmann, Universität 
der Bundeswehr München



Q
U

ER
G

ED
A

CH
T

78
 

Q
U

ER
G

ED
A

CH
T

Die mexikanische Künstlerin Frida Kahlo 
malte in ihrem kurzen Leben 143 Bilder. 
55 davon zeigen sie selbst. Ihre Bildnisse 
erzählen von Qualen, körperlichen wie 
seelischen. Erst erkrankt sie an Kinder-
lähmung, der rechte Fuß verkümmert, 
Mitschüler verspotten sie. Mit 18 erlei-
det sie einen schweren Unfall, bei dem 

sich eine Eisenstange durch ihren Körper 
bohrt. Um den Schmerz zu überwinden,  

beginnt sie zu malen. „Ich bin nicht 
krank, ich bin zerbrochen”, sagt sie  

damals. „Aber solange ich malen kann, 
bin ich froh, dass ich am Leben bin.“ 
Körperlich geht es ihr von Tag zu Tag 

schlechter. Frida Kahlo stirbt nur wenige 
Tage nach ihrem 47. Geburtstag.



Mach aus dem Leid ein Lied und sing dir die Angst von der Seele. 

Zu seiner Zeit war er ein Popstar – Paul Gerhardt, dessen Lieder bis heute weltweit  
gesungen werden. Ein Mensch, der leidenschaftlich von der Schönheit des Lebens und  
des Glaubens schwärmt – obwohl er in einer der dunkelsten Zeiten der Geschichte lebt.

Fabian Vogt erzählt mitreißend die klangvolle Lebensgeschichte des Sprachkünstlers  
Paul Gerhardt.

„ Seine Lieder sind Flügel,  
auf denen man sich in die Höhe  
erheben und eine Zeitlang über  
dem Jammertal schweben kann.“

  Matthias Claudius

Fabian Vogt 

Meines Herzens Lust! 
Das klangvolle Leben  
des Paul Gerhardt

Roman | 140 Seiten | Hardcover
ISBN 978-3-96038-424-3
EUR 18,00 (D)

Bestellen Sie online unter www.eva-leipzig.de, telefonisch unter 03 41 / 7 11 41 44
oder direkt im Buchhandel.

Fabian Vogt

Das klangvolle Leben 
des Paul Gerhardt

    Meines Herzens   
   Lust!

Roman

             Erleben Sie  
Paul 

  Gerhardt
               privat

PAUL-
GERHARDT-

JAHR 

2026

ANZ_zsbw48-2025__DinA4__MeinesHerzensLust_final.indd   1ANZ_zsbw48-2025__DinA4__MeinesHerzensLust_final.indd   1 20.10.25   14:1920.10.25   14:19



Q
U

ER
G

ED
A

CH
T

Das Thema 
der nächsten 

Ausgabe

My Generation!
Talkin’ ’bout my generation – jetzt rede ich 
mal von meiner Generation! The Who – 
harter Soundtrack der Jugend. Wir 
l-l-lassen uns nicht mehr das Wort verbie-
ten, nicht von euch. Komm mir nicht mit  
altersmilder Versöhnlichkeit, mit euch  
wollen wir uns nämlich gar nicht versöh-
nen: I hope I die before I get old!
Die Gesellschaft zerfällt in Generationen: 
Millennials oder Babyboomer, Generation 
Golf oder Generation Einsatz (in der Bun-
deswehr), Gen Z und andere. Konflikte sind 
vorprogrammiert. Die einen fühlen sich 
betrogen, die anderen unverstanden. Der 
Friede kommt erst ganz zum Schluss. Ein 
kluger Mensch hat gesagt: „Wer im Alter 
auf die Jugend schimpft, ist einfach noch 
nicht alt genug.“
Im Generationen-Heft geht es um Ge-
geneinander und Miteinander. Sinnvolle  
Zuordnungen oder unnütze Schubladen. 
Die Frage ist nicht, welche Generation recht 
hat, sondern wie sie miteinander zu ihrem 
Recht kommen.
Welcher Generation werde ich zugerech-
net, noch Boomer oder schon Golf? Für  
Peter Dennis Blandford „Pete“ Townshend 
ist diese Frage geklärt. Mit Geburtsjahrgang 
1945 gehört der Kopf von The Who, der 
1976 im Fußballstadion von Charlton das 
lauteste Konzert der Welt gab und heute 
als schwerhöriger Rentner im Londoner 
Speckgürtel lebt, zur „Generation Silent“, 
zur stillen Generation.




